
        
            
                
            
        

    


  

 Cẩm Nang Tu Đạo 

  

  

 HT.Quảng Khâm 

 Nguồn  

 http://www.hoakhaikienphat.com/ 

 Chuyển sang ebook 14-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphaponline.org 



Mục Lục 

Dẫn Nhập 

Tiểu Sử Hòa Thượng Quảng Khâm 

Chương I: Tu Hành 

1.Tu Hành: Tìm Lại "Bản Lai Diện Mục" 

2.Cục Ðá Cột Chân Người Tu 

3.Nẻo Chánh Ðể Tu Hành 

4.Bản Sắc Của Việc Tu 

Chương II: Khổ Hạnh 

1.Vững Lòng Tin, Tu Khổ Hạnh 

2.Làm Sao Tu Khổ Hạnh 

3.Buông Xã Túi Da Thối Này! 

Chương III: Rõ Nghĩa 

1.Hiểu Biết, Lập Hạnh 

2.Công Phu Khuya và Tối 

3.Gõ Chuông 

Chương IV: Pháp Môn Tịnh Ðộ 

1.Tây Phương Có Phật Hiệu A-Di-Ðà 

2.Niệm Phật 

3. Niệm Phật Có Thể Thấy Phật Không? 

4.Thầy Quảng-Hóa Tới Tham Phỏng 

Chương V: Việc Làm Ba-La-Mật 

1.Thẳng Thắn 

2.Nhẫn Nại 

3.Khéo Léo 

Chương VI: Hạnh Xuất Gia 

1.Xuất Gia Ðể Làm Gì? 

2.Con Ðường Siêu Thoát Của Người Tu 

3.Tự Ðộ 

4.Ðộ Người 

5.Ðiểm Tốt Của Việc Tu 

6.Ðạo Cao Một Tấc, Ma Cao Một Thước 

7.Ni Chúng 

Chương VII: Xuất gia và Tại gia 

1.Tại Gia 

2.Xuất gia: Báo Đền Bốn Ân Lớn 

3.Ở Ðời Và Ði Tu 

Chương VIII: Cảnh Giới Của Chúng Sanh 

1.Tâm Chúng Sanh 

2.Thói Quen, Tập Khí 

3.Danh lợi và Chậm Chạp 

Chương IX: Nhân Quả và Sám Hối 

1.Nhân Quả 

2.Sám Hối 

Chương X: Lời Cuối 

1.Thời Ðại Ðã Thay Ðổi Rồi! 

2.Khai Thị Ngộ Nhập 

3.Pháp Ngữ 

4.Lời Của Thầy Truyền Văn 



---o0o--- 

Dẫn Nhập 

Tập  Cẩm-Nang  này  đúc  kết  tinh  hoa  những  lời  dạy  của  vị  Thánh-tăng  cận 

đại - Hòa-Thượng Quảng-Khâm (1892-1986). Là người đã giác ngộ, mỗi lời 

dạy của Ngài trực tiếp phá vỡ vô minh, khiến ta giác ngộ như Ngài. 

Kinh  Hoa-Nghiêm  dạy  rằng:  "Chúng  sanh  như  người  bệnh,  Thiện-tri-thức 

như  bác-sĩ,  lời  dạy  của  Thiện-tri-thức  như  thuốc  hay.  Thuốc  hay  thì  đắng, 

song trị lành được bệnh." 

Bởi vậy, trong tập Cẩm-Nang này, bạn sẽ thấy mỗi lời dạy của Ngài đều vô 

cùng sâu sắc, trực tiếp song đơn giản; ngắn gọn, dễ hiểu mà hàm súc. Ðây là 

điểm  then  chốt  dị  biệt  giữa  lời  nói  của  người  đã  ngộ  Ðạo  và  kẻ  chưa  tỉnh 

giác. 

Kẻ còn mê muội thì cần lời giảng cao xa, sâu sắc, dùng trò chơ trí thức chữ 

nghĩa, song thiếu thực dụng nội tại. Những lời dạy của Hòa-Thượng Quảng-

Khâm là những lời mà không ai có thể bắt chước đặng, bởi vì những lời ấy 

được  lưu  xuất  từ  một  nội  tâm  thâm  chứng  và  một  cuộc  đời  chân  thật  thực 

nghiệm, "sống" trong sự thâm chứng ấy mỗi ngày. Ngài chỉ ăn một bửa ngọ 

và chỉ ăn trái cây; ngủ thì ngủ ngồi; áo mặc thì chỉ một vài bộ. Ngài rất ít lời, 

không nói chuyện dông dài, bàn luận thế sự tạp nhạp. Cả đời, vật sở hữu của 

Ngài  hoàn  toàn  không!  Chẳng  có  xe  hơi,  chẳng  có  trương  mục  ngân  hàng 

hay thẻ tín dụng, nhà riêng, Tivi, tủ lạnh, radio.... tất cả Ngài đều không có. 

Chính bởi  vì,  và chỉ có, cuộc sống rỗng không  như vậy  nên Ngài  mới thực 

sự an trụ trong cảnh giới Chân Không của tự tâm. Ðây thật là điều quý báu 

để chúng ta, kẻ hậu học, nhất là người xuất gia, phản tỉnh và thức tỉnh. 

Ðối  tượng  trọng  tâm  của  tập  Cẩm-Nang  này  là  người  xuất  gia,  song  hoàn 

toàn ứng dụng cho kẻ tại gia. Khi đọc Cẩm-Nang, bạn hãy hình dung như có 

một  vị Tăng  già  hiền từ, chín  mươi tuổi  ngoài, đang  nói chuyện cùng  mình 

vậy. 

Sách này, đọc là để áp dụng; đây không phải là tiểu thuyết; truyện, hay sách 

nghiên  cứu  để  tăng  kiến  thức.  Khi  được  đọc  để  áp  dụng  như thuốc  lành  trị 

bệnh  hay  như  gậy đỡ chân, thì tập Cẩm-Nang  này sẽ  giúp chúng ta đổi cái 

nhìn, sửa thói hư tật xấu, trừ suy nghĩ lầm lẫn, hướng dẫn bước tu đúng đắn. 

Khi  đó,  ánh  sáng  bất  tận  của  Chánh  Pháp  sẽ  chắc  chắn  tràn  ngập  nơi  nơi  - 

trong tâm bạn và những gì quanh bạn. 

---o0o--- 

Tiểu Sử Hòa Thượng Quảng Khâm 

Hòa-Thượng  Quảng-Khâm  sinh  vào  đời  nhà  Thanh,  năm  Quang-Tự  thứ 18 

(1892). Ngài họ Hoàng, tên tục là Văn-Lai, quê ở Phúc-kiến, Trung-Hoa. 

Gia đình Ngài rất nghèo, đến độ anh ruột Ngài không có đủ tiền để cưới vợ. 

Năm  Ngài  bốn  tuổi,  vì  không  đủ  sức  nuôi  dưỡng  Ngài,  cha  mẹ  Ngài  phải 

đem Ngài bán làm con nuôi cho gia đình họ Lý ở Tấn-giang. Hai ông bà họ 

Lý  là  người  rất  tốt,  cả  đời  sống  bằng  nghề  trồng  trọt.  Họ  thương  yêu  Ngài 

như con  ruột  vậy.  Bà  Lý  là  người  tin  Phật  sâu  xa,  suốt  đời  trường  trai.  Bà 

thường đem  Ngài  lên chùa cầu  nguyện  bởi từ nhỏ Ngài thường bệnh  hoạn, 

thân thể yếu ớt. 

Năm Ngài chín tuổi, bà  Lý  qua đời;  hai  năm sau dưỡng  phụ Ngài cũng  nối 

gót từ trần, khiến Ngài bỗng chốc trở thành cô nhi. Bấy giờ, bà con họ hàng 

ai nấy đều tranh dòm, chờ chực để chiếm đất đai ruộng vườn, tài sản của gia 

đình họ Lý để lại. Ðiều ấy khiến Ngài, một trẻ thơ, cảm nhận sâu xa mùi vị 

chua  chát  của  thói  đời  và  tánh  vô  thường  của  mọi  sự.  Trong  đầu  Ngài  nảy 

sinh ý niệm thoát trần: Ngài đem hết của cải đất đai nhường lại cho bà con, 

rồi một mình tìm tới Chùa Thừa-Thiên ở Phúc-châu xin xuất gia. 

Bấy  giờ,  phương  trượng  Chùa  Thừa-Thiên  là  Hòa-Thượng  Chuyển-Trần, 

dạy Ngài quy-y, tu Khổ-hạnh với Thầy Thụy-Phương. Ngài được phân phối 

cho  việc  lao  tác,  trồng  rau,  nhổ  cỏ....;  đây  là  những  việc  công  quả  tập  sự 

dành cho người muốn xuất gia. 

Ðến năm 19 tuổi, do nhiều nhân duyên đặc biệt, Ngài đã qua Nam-Dương. Ở 

đây, vì không có trình độ học vấn nên Ngài phải làm việc lao động chân tay. 

Một hôm, nhân cùng đồng bạn lên núi đốn củi, Ngài nói với bạn về trực giác 

linh  cảm  của  mình  rằng  chiếc  xe  vận  tải  chở  củi  sẽ  lật  ở  dốc  núi,  nhưng 

không ai tin.  Không  lâu, chiếc  xe quả  nhiên bị  lật thật. Ðiều  này khiến bạn 

Ngài ngạc nhiên, bảo rằng: "Có được trực giác như vậy sao anh không chịu 

tu hành, phát triển tâm linh, sau này độ thế?" Nghe qua, Ngài như chợt tỉnh, 

liền đáp thuyền về lại Trung-Hoa. Bấy giờ Ngài đã 35 tuổi, sau gần 16 năm 

sống ở Nam-Dương. 

Về lại Chùa Thừa-Thiên, Ngài chính thức xuống tóc, lạy Hòa-Thượng Thụy-

Phương làm Thầỵ Pháp-danh của Ngài là Chiếu-Kính, tự Quảng-Khâm. Sau 

khi  xuất  gia,  Ngài  chuyên  chú  tu  Khổ-hạnh,  ăn  những  thức  không  ai  thèm 

ăn,  làm  những  việc  không  ai  chịu  làm,  thường  luôn  ngồi  Thiền,  một  lòng 

niệm Phật. Có một thời gian Ngài giữ trách nhiệm Hương-đăng (thắp nhang, 

quét tước điện Phật) và đánh bảng thức chúng mỗi sáng. Nhiều lần Ngài ngủ 

say  quá  nên  trễ  nãi  việc  đánh  bảng.  Ðiều  này  khiến  Ngài  vô  cùng  hổ  thẹn, 

sám hối sâu xa trong lòng, rồi từ đó lập chí ngủ ngồi. 

Năm 1933, sau sáu năm làm Sa-di tu Khổ-hạnh, bấy giờ Ngài mới đi cầu thọ 

giới  Tỳ-khưu  nơi  Hoà-Thượng  Diệu-Nghĩa,  Chùa  từ-Thọ,  Phủ-điền.  Thọ 

Giới  rồi,  Ngài  liền  xin  phép  Phương-Trượng  Chuyển-Trần  đi  ẩn  tu;  lúc  ấy 

Ngài  vừa đúng  42 tuổi. Bấy  giờ,  một thân một  mình,  với ít áo quần  và hơn 

10 ký gạo. Ngài nhắm núi Thanh-lương, tỉnh Tuyền-châu, tiến bước. Nơi ấy, 

ở giữa sườn  núi, Ngài tìm  thấy  một thạch  động đủ rộng để an thân tu Ðạo. 

Ðộng  này  vốn  là  nơi  mãnh  hổ  thường  lui  tới;  thế  nhưng  khi  gặp  hổ,  Ngài 

chẳng  hãi  sợ.  Ngài  bảo  cho  chúng  biết  ý  định  muốn  dùng  động  này  để  tu 

hành và khuyên chúng hãy tìm nơi khác. Lạ thay, hổ như hiểu ý Ngài, rõ lời 

người.  Ngài  lại  vì  hổ  mà  thuyết  Tam  Quy-y;  hổ  nghe  rồi  vẫy  đuôi  đi  mất. 

Không lâu sau, hổ ấy đem bầy hổ lại: nào hổ mẹ, hổ con... đùa giỡn, gần gủi 

với Ngài như gia súc vậy. Bởi thế, sau này người dân quanh đấy gọi Ngài là 

Phục Hổ Hòa-Thượng. 

Bấy  giờ,  Hòa-Thượng  ở  sơn  động  ngày  ngày  tọa  Thiền,  niệm  Phật;  chẳng 

bao  lâu  lương  thực  cạn  sạch,  Ngài  bèn  hái  trái  cây  rừng  để  ăn.  Trong  núi, 

ngoài hổ còn có khỉ, vượn. Bọn ấy, lạ thay, thường hay đến động; chúng lại 

đem cả hoa quả cây trái lại cúng dường Ngài nữa! 

Hòa-Thượng thường hay nhập Ðịnh. Có lần Ngài nhập Ðịnh đến vài tháng, 

không  ăn  uống,  không  động  đậy  thân  thể;  thậm  chí  hơi  thở  dường  như dứt 

tuyệt. Có người gần đấy thấy vậy thì lầm tưởng rằng Ngài đã viên tịch, nên 

tức  tốc  cấp  báo  với  Hòa-Thượng  Chuyển-Trần  để  lo  việc  hỏa  táng.  May 

thay, lúc ấy có vị cao-tăng là Ðại-Sư Hoằng-Nhất đang ở chùa gần đấy, nghe 

được tin trên bèn cùng Hòa-Thượng Chuyển-Trần lên núi xem hư thực. Tới 

nơi, Ðại-Sư Hoằng-Nhất biết Ngài đang nhập Ðịnh, liền gõ ba tiếng khánh, 

đánh thức Ngài dậy từ trạng thái Thiền-định. Tin Ngài nhập Ðịnh lan truyền 

khắp nơi khiến ai ai cũng tán thán. 

Tháng ngày qua như tên bắn, thấm thoát Hòa-Thượng đã ở trên núi Thanh-

lương  được  13  năm.  Bấy  giờ  Ngài,  đã  54  tuổi  (1945),  trở  về  Chùa  Thừa-

Thiên. Hai năm sau, 1947, Ngài rời Ðại-lục, đáp thuyền tới Ðài-loan. Ở đây, 

bắt đầu quãng đời hoằng Pháp của Ngài: 

- 1948, Ngài xây một ngôi chùa nhỏ ở Ðài-bắc, tên là Quảng-Minh Tự. 

- 1951, xây Quảng-Chiếu Tự. 

- 1952,  Ngài  tìm  thấy  một  thạch  động  ở  núi  Thành-phước  rất  đặc  biệt:  khi 

mặt trời  và  mặt trăng  mới  mọc thì ánh sáng chiếu thẳng  vào cửa động. Bởi 

thế,  Ngài  đặt  tên  là  Nhật-Nguyệt  Ðộng  và  quyết  định  ở  đấy  ẩn  tu.  Nơi  ấy 

xưa nay vốn không có nước, song từ khi Ngài vào ở bỗng có một suối nước 

mát tự nhiên vọt lên kế bên. Trên đỉnh núi ấy, Ngài dựng một chòi tranh để 

ở. Một đêm nọ, có con trăn khổng lồ bò lại chòi tranh cầu Pháp; Ngài liền vì 

nó thuyết Pháp và truyền Tam Quy-y. 

- 1955, tín đồ ở Ðài-bắc cúng dường Ngài một cuộc đất do hỏa sơn tạo nên; 

Ngài bèn xây Thừa-Thiên Tự ở đó. 

-  1963,  Ngài  hưng  kiến  Tường-Ðức  Tự;  xây  Quảng-Long  Tự  ở  núi  Long-

tỉnh. 

Ðến  năm  1964,  Ngài  đã  ở  Ðài-loan  được  17  năm.  Trong  suốt  thời  gian  ấy, 

Ngài đã nhập định ba lần và mỗi lần lâu hơn cả tháng. Hằng ngày, Ngài chỉ 

ăn một bửa và chỉ ăn trái cây; Ngài không ăn đồ nấu nướng hay chiên xào gì 

cả.  Vì  vậy,  tín  đồ  gọi  Ngài  là  Thủy-Quả  Hòa-thượng  -  Ông  Thầy  Ăn  Trái 

Cây - Trừ khi trời mưa, thường thì mỗi đêm Ngài đều ngồi tọa Thiền cho tới 

sáng ở ngoài vườn hay trong rừng, chứ không ngủ trong phòng như kẻ khác. 

Ðấy là những công hạnh đặc biệt của Ngài. 

Năm Ngài 80 tuổi, có lần Ngài biểu thị cho Ðại-chúng biết ý định "Xả Báo" 

- nhập Ðịnh - của Ngài.  Lúc ấy các đệ tử  vô cùng khẩn thiết, cầu  xin Ngài 

tiếp tục từ bi trụ thế. Bấy giờ Ngài vì tùy thuận chúng sanh nên trì hoãn việc 

nhập Ðịnh, tiếp  tục công cuộc độ sinh.  Từ ấy Ngài đi Nam-đầu, Ðài-trung, 

Gia-nghĩa, Hoa-liên, v.v... hoằng Pháp độ chúng. 

Ðến năm 84 tuổi, Ngài bắt đầu cấm túc, ở luôn tại chùa Thừa-Thiên trên núi 

Thanh-lương  không  còn  xuống  núi  nữa.  Công  cuộc  xây  chùa  vẫn  tiếp  tục, 

song  do  các  đại  đệ  tử  của  Ngài  chủ  động:  trùng  tu  Chùa  Thừa-Thiên,  xây 

Quảng-Thừa Nham (1974), Diệu-Thông Tự (1982). 

Năm Ngài  94 tuổi  (1985), Ngài chủ trì  Tam  Ðàn Ðại Giới, truyền  giới cho 

hơn 2.500 vị Tăng, Ni và cư sĩ; tạo thành một Pháp-Hội trang nghiêm vĩ đại 

nhất ở Ðài-loan lúc bấy giờ. 

Bấy  giờ  tuy  đã  gần  kề  trăm  tuổi,  Ngài  vẫn  sống  rất  đơn  giản,  đạm  bạc;  lời 

nói của Ngài bình dị, khiêm nhường; bước đi của Ngài vẫn vững chãi, không 

cần dùng tới gậy chống, không nhờ người đỡ taỵ Nếu ai gặp Ngài lúc ấy sẽ 

thấy thân Ngài vô cùng nhẹ nhàng, linh hoạt; động tác thanh thoát. Ngài vẫn 

y nhiên ngủ ngồi, không nằm; và vẫn ngồi ngoài vườn lộ thiên tĩnh tọa mỗi 

đêm. Bấy giờ thức ăn trái cây của Ngài phải được nghiền thành chất lỏng để 

dễ ăn. 

Cuối  năm  1985,  Ngài  trở  về  Chùa  Thừa-Thiên.  Ngài  thị  hiện  có  bệnh;  cự 

tuyệt mọi thứ ẩm thực, thuốc men; cũng không tiếp kiến tín đồ. 

Ngày  Tết Nguyên-đán  năm ấy, 1986, Ngài triệu tập tất cả đệ tử ở các chùa 

và tu viện khắp nơi lại để phú chúc, phân phối hậu sự. Ngài chỉ bảo việc hỏa 

táng,  phân  chia  linh  cốt  tại  Thừa-Thiên  Tự,  Quảng-Thừa  Nham,  và  Diệu-

Thông Tự, đồng thời trả lời mọi nghi vấn của tín chúng. 

Sáng  ấy,  sau  giờ  thọ  trai,  Ngài  quyết  định  xuống  Diệu-Thông  Tự  ở  Cao-

hùng. 

Hôm sau, mồng hai Tết, khí lực của Ngài vô cùng suy nhược. 



Mồng  ba  Tết,  thể  lực  của  Ngài  bình  phục.  Ngài  cùng  đại  chúng  lên  điện 

niệm Phật. Ngài lại nói chuyện một cách thong dong tự tại với các tín đồ đệ 

tử; tinh thần vô cùng sáng suốt và lạc quan như không có chuyện gì xảy ra. 

Sáng  mồng bốn Tết, Ngài gọi tất cả đệ tử cùng Ngài ra bên ngoài điện đón 

nắng. Ngài nói với một đệ tử, Thầy Truyền-Văn, rằng: "Ngươi được rồi đấy; 

song bọn họ - đại chúng - còn chưa xong đâu!" 

Mồng  năm Tết (ngày 13 tháng  2  năm 1986), Ngài  ngồi  xếp bằng  yên định, 

tinh thần hòa hoãn, chẳng chút xao động; rồi dạy các đệ tử đồng thanh niệm 

Phật. 

Vào  hai  giờ  chiều  hôm  ấy,  Ngài  bảo  đại-chúng:  "Vô  lai  vô  khứ,  một  hữu 

sự!"  (chẳng  đến  chẳng  đi,  chẳng  việc  gì);  rồi  nhìn  đại-chúng  gật  đầu,  mỉm 

cười.  Không  lâu  sau,  đại  chúng  thấy  Ngài  ngồi  yên  bất  động  liền  đến  bên 

quan sát kỹ, mới hay Ngài đã an nhiên theo tiếng niệm Phật, viên tịch rồi. 

Nhìn lại cả đời Ngài, xuất thân tuy nghèo khổ song bản tánh tự an, ngay thật, 

bình  dị;  đến  khi  xuất  gia,  Ngài  thật  sự buông  bỏ  vạn  sự,  chân  thành  ẩn  tu, 

thực  hành  đủ  thứ  khổ-hạnh  gian  khó.  Bởi  nhân  địa  chân  thật  như  vậy,  nên 

kết quả là cảm ứng bất khả tư nghị - sau khi xuống núi, tới Ðài-loan hoằng 

dương Phật Pháp, Ngài đã tiếp độ không biết bao nhiêu chúng sanh, từ người 

đến thú, từ dương giới đến âm giới, từ hữu tình đến vô tình... Và, nhất là sự 

viên-tịch vô cùng tự do tự tại của Ngài - một minh chứng hùng hồn nhất về 

sự diệu kỳ của Phật Pháp, cũng như về khả năng thành tựu sự giải thoát, đạt 

Ðạo của những bậc chân tu, thật hành. 

Thầm nguyện Hòa-Thượng sẽ không xả bỏ đại nguyện, tiếp tục chèo thuyền 

từ bi trở lại cõi này để không ngừng đưa lớp lớp chúng sanh tới bờ bên kia, 

đến nơi an ổn, vô úy, vô ưu não! 

---o0o--- 

Chương I: Tu Hành 

 1.Tu Hành: Tìm Lại "Bản Lai Diện Mục"  

Pháp  môn  mà  ta  tu  học  là  pháp  Vô-thượng,  là  Pháp  chẳng  có  hình 

tướng gì, bởi vì nó là pháp ở trong tâm. 























Xuất gia tu hành là vì mục đích tìm lại bản lai diện mục - khuôn mặt 

thật của  mình trước khi được cha mẹ sanh ra. Khi các bạn chưa sáng 

tỏ việc này thì trí huệ chưa khai mở; cũng giống như mặt trăng bị mây 

đen che kín, không thể hiển xuất quang minh được. 

Tu đạo là vì giải thoát, không bị chìm đắm trong luân hồi. Coi bạn có 

thể  tu  đến  chỗ  Ngũ  Uẩn  (Sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức)  đều  "không" 

chăng? 

Tu đạo thì cần trừ tham, sân, si; đạt đến chỗ thân, miệng, ý đều trong 

sạch. 

Từ thuở vô thủy tới nay, nghiệp chướng mà  mình tạo ra thì đầy ngập 

như núi cao. Ngày  nay các bạn  xuất  gia tu hành thì cần phải tiêu  trừ 

nghiệp chướng của  mình đi. Nếu  không khéo tu  hành,  mà  ngược  lại, 

tạo tội nghiệp, thì núi cao nghiệp chướng kia ngày càng đắp cao thêm; 

vĩnh viễn bạn không còn cách gì thoát khỏi vòng sanh tử. 

---o0o--- 

 2.Cục Ðá Cột Chân Người Tu 

A.      Tham, Sân, Si 

Hễ bạn khởi tâm động  niệm thì  tự  mình đã sai lầm  rồi đó, là bởi do 

cái "ngã", cái "tôi" tồn tại. Ðây là niệm rất vi tế; chỉ do niệm này bắt 

đầu khởi dậy, mà tất cả ý nghĩ khác dấy lên. 

Cứ chê kẻ khác sai, kẻ khác xấu, còn  mình thì  luôn  luôn đúng,  luôn 

tốt; nghe người ta nói mình tốt thì vui, thì thích; bị kẻ khác chê xấu thì 

khó  chịu,  thì  rầu;  đó  đều  là  nhân-ngã  tướng-  thấy  thật  có  mình,  có 

người.  Khi tu  hành  mà còn có tướng  nhân-ngã  như thế thì không  thể 

yên  ổn  tu  hành.  Khi  còn  ngã-tướng  thì  làm  gì  cũng  thấy  có  cái  "ta", 

coi  cái  "ta"  này  trọng  lắm,  phân  định  ranh  giới  "ta"  và  "bọn  họ"  rõ 

ràng lắm. Như vậy thì chẳng có lợi gì cho việc tu, mà ngày ngày lại do 

đó phát sinh phiền não. 

Nếu  bạn  đắm  trước,  chấp  chặt  vào  sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp 

(hình sắc, âm thanh, hương thơm, mùi vị, chạm xúc, và ý tưởng) thì trí 

huệ không thể khai phát đặng. 





































Tai  các  bạn  lúc  nào  cũng  thích  nghe,  nghe  xem  có  ai  nói  xấu  mình 

chăng; mắt lúc nào cũng thích nhìn hình sắc đẹp đẽ; đó là những thứ 

chẳng lợi cho việc tu. 

Không trừ sạch tham, sân, si, thì không có cách gì khai trí huệ đâu! 

Chỉ cần tham một thứ gì đó là đủ khiến ta trở lại vòng luân hồi rồi! 

Tham một thứ thì nhiều thêm một thứ. Ít đi một vọng niệm thì bớt đi 

một chút nghiệp, lại tăng thêm một phần giải thoát. 

Không  nên  nổi  lòng tức giận, dù  nhỏ như sợi  lông;  nếu không  mình 

chẳng thể nhập đạo đặng. 

Nếu bạn vẫn còn lòng yêu đương, tình ái trong quan hệ phụ mẫu, bạn 

bè, đồng sự, bà con..., thì trăm ngàn vạn kiếp bạn vẫn mãi ở trong luân 

hồi. Nếu có hạt giống Phật thì sự tu hành tương đối mau hơn. 

Không  nên  để  những  thứ  xấu  xa,  rác  rến  chất  đầy  đầu  não,  thật  là 

thống khổ đấy!  Không  nên  yêu thích cái đẹp; hãy  mặc cái  y  này (chỉ 

áo cà-sa của chư Tăng, Ni) mà trực tiếp tới cõi Tây Phương. Nếu bạn 

thích  (mặc  áo)  đẹp  thì  sau  này  khi  ở  Tây  Phương  sẽ  tự  nhiên  có  y 

phục đẹp mặc vào, không cần phải may phải mua. Có kẻ chưa tới Tây 

Phương song hiện đã có hình dáng như ở đó rồi. 

---o0o--- 

B.      Ngã Mạn 

Không nên học tánh cứng đầu, cố chấp. 

Không  nên  có  ngã-chấp  (luôn  nghĩ  tới  cái  "ta",  luôn  cho  rằng  "ta" 

đúng).  Có  ngã-chấp  thì  trí  huệ  không  khai  mở.  Ðùng  nên  sanh  lòng 

cống cao ngã mạn bởi vì nó chướng ngại đường Ðạo. 

Không  dẹp  sạch  ý  niệm  về  "ta"  và  "người"  (nhân-ngã  tướng),  thì 

không cách gì giải thoát. Sư-Phụ vốn dạy mình Pháp-môn Giải-thoát; 

Ngài nói Pháp không phải để thu nhập nhân tài. 

Nếu  kẻ  có  tài  năng  song  không  khéo  tu  hành,  do  đó  cứ  nghĩ  lăng 

xăng, tính toán việc này việc nọ. Tu hành là tu ở sắc, thanh, hương, vị, 

















xúc,  pháp;  là  mặc  áo  thô,  ăn  cơm  đạm,  coi  thử  bạn  có  khả  năng  tu 

luyện để đầu óc được thanh tịnh hay chăng. 

---o0o--- 

C.      Thiện ít. Ác nhiều 

Trong tâm, thế lực xấu ác thì mạnh còn khuynh hướng tốt thì yếu. 

Thế tốt thì  nói: "Tôi  là tốt  lắm  đây"; thế  xấu  thì  nói: "Tôi  là tốt nhất 

đây!" Tư tưởng xấu ác luôn đứng đầu, lấn át tư tưởng thiện; nên thiện 

chung cuộc bị ác đè bẹp. Ðó là điều không tốt. 

Từ  thuở  vô  thủy  đến  nay,  do  ý  niệm  thiện  trong  lòng  ta  ít  ỏi  còn  ý 

niệm  xấu ác  lại  nhiều,  nên tự-tánh  trong sạch (Phật-tánh) bị che phủ, 

không xuất hiện được. Bởi vì niệm ác tích lũy ấy mà ta cứ khởi vọng 

niệm, thích ngủ, thích hưởng thụ... mà không cách gì đề kháng đặng. 

Ðó chính là nghiệp chướng; do đó mình phải tu để chế phục nó. Nếu 

không, dù bạn đi đây đi đó  nghe  giảng, bạn chỉ  là  nghe  vô  một đống 

mà phiền não thì vẫn đầy dẫy, chẳng chỗ nào thông đạt! 

Khi nghiệp chướng tới thì phiền não khởi. Khi không chánh niệm thì 

tà niệm khởi. 

Lúc ấy, bạn thấy  người  nào cũng không  hợp nhãn; thấy  việc  gì cũng 

chẳng  vừa  lòng. Có kẻ vì  vậy  mà  muốn  rời bỏ chùa;  hoặc có kẻ cảm 

thấy không có ý vị gì nên muốn hoàn tục. Thật ra, không cần biết bạn 

có lý hay vô lý, hễ bạn khởi phiền não là bạn đã sai lầm rồi đó! 

Không  sợ  hãi  thì  tâm  mới  an  định.  Khi  tâm  sợ  hãi  thì  không  thể  an 

định. 

Sợ hãi là tâm lý chỉ cho mình cảm nhận thôi, kẻ khác không cảm thấy 

như  mình;  do  đó,  chỉ  có  mình  là  bất  lợi.  Khi  mình  không  tự  chủ  thì 

mới  sợ.  Sợ  quá,  sợ  hoài,  thì  sanh  phiền  não.  Khi  ấy,  tâm  không  an 

định thì sẽ chẳng còn Ðạo tâm tu hành nữa! 

---o0o--- 

















 3.Nẻo Chánh Ðể Tu Hành 

A.      Trừ Tướng 

Hỏi: Thưa Thầy, khi thực hành mới thấy không giản dị! 

Ðáp: Ðừng nói là "không giản dị." Bạn cứ làm thì sẽ hết sức giản dị! 

Hỏi: Song con là kẻ phàm phu cho nên... 

Ðáp: Nói mình là "phàm phu", tức là chấp trước! 

Hỏi: Song con không có tu hành gì... 

Ðáp: Ðừng nên nói không có tu hành (rồi không tu). Bạn cần phải có 

lòng  tin,  rằng:  "Tôi  cũng  có  khả  năng  thành  Phật.  Tôi  cũng  có  khả 

năng  tu  tới  nơi  tới  chốn."  Nghĩ  như  vậy  thì  bạn  mới  tinh  tấn  hơn. 

Ðừng  nên  cứ  thường  nói:  "Tôi,  tôi...";  bởi  chính  nó  (quan  niệm  về 

"tôi") tác quái, làm chướng ngại bạn đấy! 

Xưa kia có một vị quan từ chức, xuất gia tu hành. Ông ta sợ kẻ khác 

biết được thân phận của mình do đó không hề tiết lộ thân thế cao quý 

(kẻ  có  chức  vị  cao,  ăn  mặc  đầy  đủ,  thì  rất  dễ  bị  đọa  lạc  vì  phú  quý 

không thể  vĩnh cửu). Ông ta  làm đủ  thứ  việc thấp kém  như  lau chùi, 

quét dọn...; không ai biết thân thế của ông. Một ngày nọ, ông ta quét 

dọn rồi khai  ngộ! Ông ta biết ra  là  xưa kia  mình đã  từng  làm  bể bao 

nhiêu cái chén cái bát của chùa, do đó cấp tốc bồi thường cho chùa. 

Chính  vì  ông  ta  không  có  ý  niệm  về  cái  "tôi"  (ngã  tướng)  nên  mới 

được khai ngộ. Bởi vậy, hãy trừ sạch ngã-tướng. 

Cần phải không có tâm phân biệt thì mới trừ nỗi ngã-tướng. Khi còn 

chấp  chặt  vào  ý  niệm  về  "tôi",  thì  tu  chẳng  đến  đâu.  Trừ  được  ngã-

tướng thì trí huệ mới khai phát. 

Tu hành, không thể chấp trước. Chấp trước tức sanh phiền não. 

Tu Ðạo là cần trừ tham, sân, si; đạt tới thân, miệng, ý thanh tịnh. 























Muốn  trừ  cái  cái  chấp  về  "tôi"  thì  phải  từ  nơi  mặc  áo  thô,  ăn  cơm 

đạm  mà  dụng  công  -  giảm  bớt  ham  muốn,  không  có  tâm  phân  biệt, 

không suy nghĩ về mình, về người, về chúng sanh, hay về thọ mạng. 

Mọi thứ đều là anh-tôi tranh chấp  mà ra. Coi xem bạn có thể tu đến 

chỗ chẳng còn anh-tôi, mình-người chăng? 

Bạn cần tu  nhẫn;  nhẫn  nhục,  nhẫn  nại  là căn bản,  gốc rễ của  việc tu. 

Nếu bạn không thể tu nhẫn, thì chỉ uổng công mang ngoại biểu, hình 

tướng kẻ xuất gia! 

Ðừng nên cho mình lúc nào cũng đúng. Thái độ như vậy không thể tu 

tâm. 

Tu  hành  không  cần  có  ý  niệm  về  "tôi."  Không  nên  kể  lể  mình  hồi 

xưa,  lúc  chưa  xuất  gia,  thì  có  chức  phận  thế  này,  địa  vị  thế  nọ;  nếu 

làm  vậy  thì  không  thể  buông  bỏ  mọi  thứ,  không  thể  tu  Ðạo.  Khi  đã 

xuất gia thì chẳng còn chức phận, địa vị, học lực, bằng cấp, tài năng...; 

mọi người đều như nhau cả. 

Tốt  thì  mỉm  cười,  xấu  cũng  mỉm  cười;  bởi  tốt  hay  xấu  đều  do  tâm 

phân biệt đặt bày ra. Do đó, đừng phân biệt. 

Khi  gặp  việc  khiến  bạn  cao  hứng,  vui  vẻ,  hãy  tự  hỏi:  "Ai  đang  vui 

vẻ?" Khi gặp chuyện phiền não, hãy tự hỏi: "Ai đang buồn lo?" 

Khi bạn có ý nghĩ không tốt, hoặc khi có phiền não, thì hãy hướng về 

Ðức Phật A-Di-Ðà  mà nói. Hễ những thứ ý niệm xấu ấy đến, thì đập 

nát chúng ngay. 

Do đó bạn cần niệm Ðức A-Di-Ðà, tự nói rằng: "Phiền não! Hãy mau 

đi khuất, chẳng có việc gì cho bây cả!" Ðó là dùng tâm trị tâm vậy. 

---o0o--- 

B.      Xả Bỏ Tâm Phân Biệt 

Con  đường  tu  cần  phải  trải  qua  gian  khổ;  như  vậy  mới  có  thể  khai 

ngộ.  Không  nên  hy  vọng  mọi  người  đối  với  mình  tốt;  nếu  người  tu 

chẳng vậy thì không khác gì kẻ thế tục. 



























Tu hành thì phải chịu thiệt thòi, thua lỗ; có vậy tu mới tiến bộ. 

Tu hành  là  làm  những  việc  mà không ai chịu  làm;  luôn  dũng  mãnh, 

tinh tấn, chứ không phải tính toán, so đo rằng: "Việc này đâu phải để 

tôi làm!"; bởi đó là thái độ chẳng khác người đời. 

Làm những việc mà kẻ khác không làm, đó là cách tu phước huệ. Tu 

hành không phải là làm việc tính toán so đo; không cần phải toan tính, 

sắp đặt. 

Ðiều tốt thì góp nhặt để học; điều xấu thì vất qua một bên. Tự mình 

trong lòng thông hiểu là đủ rồi; thuận theo đây mà tu hạnh Nhẫn-nhục 

Ba-la-mật. Tu thì đừng hỏi "đúng" với "sai", đừng kể "hữu lý" hay "vô 

lý." 

Tu  thì  đừng  nói  thị  phi,  ai  đúng  ai  sai.  Dù  mình  đúng  lý  mà  người 

khác nói mình sai, mình cũng cứ tiếp nhận ý kiến ấy. Hễ bạn tự nhận 

mình sai  - dù  mình  đúng  -  thì  phiền  não  sẽ  không  khởi;  bằng  ngược 

lại, tâm bạn sẽ không an, phiền não sẽ kéo tới. 

Trên đường tu, có rất nhiều thứ không giống với đường đời, thế tục; 

do đó, đừng nên tranh chấp "đúng" với "không đúng." 

Xưa,  có  hai  người  đồ  đệ  cùng  tọa  Thiền,  một  người  ngồi  rất  nghiêm 

trang, còn người kia thì nghiêng qua ngả lại; nhưng Sư-Phụ của họ lại 

lấy roi quất người ngồi nghiêm trang. Nếu là người thời nay thì có lẽ y 

đã  nổi  giận,  sanh  phiền  não  rồi;  song  người  đệ  tử ấy  thì  lại  vô  cùng 

xấu hổ, thỉnh vấn Sư-Phụ khai thị dạy bảo. 

Tu hành không phải là tranh chấp "đúng" với "sai." Tu hành cần phải 

có công phu  nhẫn  nhục; dù  mình đúng  mà bị trách  là sai,  mình cũng 

phải nhận chịu. 

Nếu bạn thật có lòng muốn tu, thì đó chính là phước của bạn; do vậy 

cần  tu  cả  phước  lẫn  huệ.  Mỗi  người  cần  trừ  sạch  hết  những  nghiệp 

chướng đã tạo xưa kia, rồi đừng tạo thêm nghiệp mới nữa; như vậy thì 

phước, huệ sẽ tăng gia. 

(Phương pháp: Niệm Phật, lạy Phật, phát tâm làm việc lao tác ở chùa, 

không  tính  toán.  Hễ  tính  toán  thì  sanh  phiền  não,  tức  là  tạo  thêm 

nghiệp mới.) 



















---o0o--- 

C.      Tâm Kiên Cố 

Khờ  khạo  mà  tu  hành,  ngốc  nghếch  mà  ăn  uống,  niệm  Phật  cho 

nhiều. 

Hôm nay là hôm nay. Ngày mai là ngày mai. Chuyện gì cũng đừng rớ 

tay, xỏ mũi vào. Ðó chính là tâm kiên cố, chính là tu hành. 

Khi tu thì cứ tu, cần gì phải suy nghĩ, tính toán nào là đi học Phật-học, 

lấy bằng cấp, làm này làm nọ? Ðó đều không phải là chuyện tu hành. 

Sau  này,  khi  tôi  (Hòa-Thượng  Quảng  Khâm)  không  còn,  các  bạn 

đừng buồn; chỉ nghe theo lời tôi mà niệm Phật, tu Khổ-hạnh. Ðối với 

hoàn cảnh tốt hay xấu, đều không nên chấp trước, cần phải tùy duyên. 

Tu  hành cần phải  gạt bỏ cái thân. áo quần, ăn  uống, chỗ ở đều phải 

giản dị. Cần phải  mặc áo thô, ăn cơm  lạt. Nếu quá chú trọng đến ăn, 

mặc, ở, thì bạn nào khác gì kẻ thế tục? Khi bạn coi nhẹ việc ăn, mặc, 

ở, thì mới trừ nổi tham, sân, si. 

Khi những thứ ấy (áo quần, ăn uống, nhà cửa...) quá sung túc, thì dục 

vọng sẽ phừng phừng, lòng tham sẽ cao ngất. Do đó, muốn buông bỏ 

thân tâm thì phải từ nơi ăn, mặc, ở hạ thủ công phu. 

Khi có chuyện tốt  xấu  gì bạn cũng đừng  để  hiện ra  ngoài  mặt. Như 

bạn  sanh  bệnh  thì  chớ  để  kẻ  khác  biết  bạn  bị  bệnh.  Như  tôi  tuy  có 

bệnh,  song  ai  nhìn  tôi  cũng  nói:  "Trông  Thầy  thân  thể  khỏe  lắm"; 

không ai biết tôi lúc ấy có bệnh cả. 

---o0o--- 

D.      Canh Gác Sáu Căn 

a) Mắt 

Khi thấy khuyết điểm, lỗi lầm của kẻ khác, đừng nên khỏi tâm phân 

biệt, so sánh. Hãy quán sát chính mình. Ai ai cũng có Phật tánh cả. 





























Không  nên  tối  ngày  cứ  dòm  ngó  lỗi  xấu  của  người.  Phải  thường 

xuyên tự nhìm xem mình có lỗi lầm, sai trái gì hay không. Tu như vậy 

mới không đi ngược lại vời Ðạo. 

Phàm thấy việc gì cũng đừng quá chấp tướng. Thấy tướng mạo tốt thì 

chớ sanh lòng vui thích; thấy tướng mạo xấu cũng chớ khởi phiền não. 

b) Tai 

Tu  hành cần phải tự tại. Ðừng để tâm  vào  lời dư luận phê  bình  bạn 

này nọ. 

Nói bạn tốt, phê bình bạn xấu: Ðây chẳng phải là người ta sai, mà thật 

ra là bạn không an định. 

Người khác phê bình bạn: Chính đây là nơi bạn phải tu. 

Tu hành cần có cảnh giới tới thử thách thì mình  mới tu đặng. Tự tu, 

tự ngộ - phiền não là Bồ-đề. Tu hành chính là tu ở chỗ đó. Khi có kẻ 

công kích mà tâm bạn vẫn an nhiên, bình lặng, không nổi sóng gió; thì 

đó là tu. 

Không phải nói rằng: "Mỗi ngày tôi lạy Phật bao nhiêu lạy, niệm Phật 

bao  nhiêu  chuỗi"và  cho  như  thế  là  đủ;  phải  biết  đó  là  những  nhân 

duyên thiết yếu (song phải biết tu trong những lúc còn lại). 

Khi bạn quét chùa sạch sẽ rồi, có Thầy lại hằn học nói bạn quét chưa 

sạch.  Nếu  lúc  đó  bạn  cùng  Thầy  ấy  biện  bác,  giải  thích,  thì  bạn  còn 

tánh tình kẻ tục. Nếu bạn chấp nhận lời mắng nhiếc, rồi trả lời: "Vâng, 

tôi sẽ quét sạch ngay"; thì đó là tu hành. 

Khi tu tới chỗ có chánh niệm, lòng sáng tỏ, thì tai bạn thích nghe lời 

tốt hay lời xấu, bạn đều cảm nhận rất rõ. Khi tai bạn chỉ thích nghe lời 

hay lời tốt, thì hãy đem lời xấu lại mà tu. 

c) Miệng 

Khi nói, lời lẽ cần phải tinh (chỉ nói điểm chính) và giản (đơn giản). 

Khi lời không cần phải thốt ra, đừng nói! 







































Tu  hành  đừng  nên  thị  phi  (chê  bai,  nói  xấu  người  khác),  đừng  đặt 

điều. 

Trong đạo Phật, sợ nhất là nói thị phi. Kẻ nói chuyện thị phi là kẻ thị 

phi (không đáng tin cậy), chỉ tạo khẩu nghiệp. Tu hành chính là ở chỗ 

này mà tu thành; nếu không thì là kẻ chỉ biết ăn ngày ba bữa! 

Ðừng  nói  thị  phi;  vì  nói  thị  phi  thì  sẽ  dẫn  tới  thất  bại,  và  khiến  kẻ 

khác không được yên ổn. 

Muốn nói gì về người khác, trước hết hãy tự hỏi lương tâm mình. 

Ðừng phê phán  người khác  là sai, là có lỗi.  Lời  nói  một khi thốt ra, 

bạn đã sai trái rồi. Do đó, cái miệng thật quan trọng lắm! 

Mỗi  ngày  phải  tự  huấn  luyện  để  lòng  đừng  tham,  đừng  nói  lăng 

nhăng. 

Khi mở miệng, hãy nói về Phật Pháp, cầu sanh Tây Phương. Chủng tử 

"thói quen thế tục" bạn đã trồng trong tâm quá đủ rồi; do đó, đừng nên 

tiếp tục nói những lời thế tục, thi phi nữa! 

Có kẻ khi nói thường làm cho người nghe phiền não, tâm không thể 

an định; khiến người nghe không biết phải xử lý làm sao cho đúng. Ðã 

vậy, y còn làm người ta phải nghe y mà chẳng biết y có nghe cho họ 

chăng? Kết quả là người nghe phiền não, buồn bực, không cách gì giải 

khai nổi. 

Trong  chùa,  không  được  hai,  ba  người  tụm  lại  nói  chuyện  lăng 

nhăng; hoặc kết bè đảng, phê bình người này kẻ nọ, thị phi đúng sai, 

trong  lúc  họ  không  hiện  diện.  Nếu  làm  vậy  sẽ  dễ  gây  ra  sự  bất  an 

trong chúng, phạm vào giới quấy nhiễu đại-chúng. 

Tu hành cần phải trong ngoài nhất trí, không tự mâu thuẫn; nghĩa là 

không  được  "khẩu  thị  tâm  phi"  (miệng  nói  một  đằng,  tâm  nghĩ  một 

ngả). 

Tu hành phải chú ý đến khẩu nghiệp. Miệng tốt thì tâm mới tốt. Ðừng 

cho rằng: "Tôi miệng tuy không tốt, song lòng tốt!" 

























Sau khi xuất gia rồi, trong chùa vẫn có kẻ nói chuyện thị phi. Song le, 

bạn đừng cùng bọn họ nói thị phi là đủ. Ðừng nên cứ mở miệng là thị 

phi hoài. Kẻ nào nói phiếm, lẻo mép về chuyện người khác, thì y là kẻ 

thị phi. 

Hễ có thời giờ rảnh rỗi, bạn hãy lạy Phật, niệm Phật. 

Khi bạn khởi phiền  não, buồn  lo, chớ nên kiếm kẻ khác  nói  này  nói 

nọ. Nói lui nói tới, thế nào bạn cũng mắc vào thói thị phi lăng nhăng. 

Tốt nhất là hãy lạy Phật cho nhiều để giải trừ phiền não. 

Hỏi:  Nghe  Thầy  giảng  (về  tiết  thực)  nên  con  không  dám  ăn  nhiều 

quá, ăn no quá; song sức lực yếu ớt, con phải làm sao đây? 

Ðáp: Cần ăn cho đủ. Chủ yếu là không tham, không chấp trước. 

Không phải là hễ thức nào ngon thì ăn nhiều một chút, thức nào dở thì 

ăn ít một tí. Ðừng tham cầu hương, vị, xúc, pháp. 

Khi  bạn  khởi  ý  nghĩ  xấu,  đừng  chấp  trước  nó;  hãy  tự  nhủ  thầm: 

"Mình  không  nên  nghĩ  ác!"  Không  thể  dùng  hình  phạt,  bởi  vì  hình 

phạt chỉ làm tổn hại chính mình mà thôi. 

Sự vật có tướng trạng thì dễ thấy. Việc vô hình vô tướng thì khó thấy 

(như nói thị phi...); ta cần có lòng cứng rắn, đừng để bị chúng lôi kéo. 

Hỏi: Có nghiệp mang theo thì làm sao khai trí huệ? 

Ðáp: Niệm "Nam mô A-Di-Ðà Phật" cho nhiều. 

Nếu  các  bạn  noi  gương  đức  hạnh  của  Sư-Phụ  (Hòa-Thượng  Quảng 

Khâm) thì đi đâu cũng yên ổn cả. 

Thân thể giả dối của chúng ta khó tránh bệnh tật; song, thân bệnh là 

bệnh nhỏ. 

Có vọng tưởng, tham, sân, si mới là bệnh lớn. Còn vọng tưởng là còn 

tiếp nối chuỗi luân hồi, không dứt được vòng sanh tử. 





















Ðể bảo đảm có được chánh niệm ở giây phút lâm chung, bình thường 

mình cần phải uống thuốc "A-Di-Ðà Phật"; nếu không, chết rồi chẳng 

biết về đâu! 

Lúc  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  phải  luôn  thể  hội  Phật  pháp,  giác  ngộ  đạo 

lý; vậy  mới không  uổng  phí  thời  gian.  Thời  gian qua rất chóng, phải 

tận dụng nó để thể nghiệm. Nếu tu như vậy, ý nghĩ xấu mới không có 

cơ hội nảy sanh; không làm vậy, sẽ không có được chánh niệm. 

Khi miệng không nói thì tâm suy nghĩ; song đừng suy nghĩ những thứ 

có sắc tướng, hình bóng; phải suy nghĩ thư ra ngoài sắc tướng. 

---o0o--- 

E.      Tâm Trường Viễn (Bền Bĩ Lâu Dài) 

Bạn cho tu hành dễ lắm sao? 

Bây giờ, việc chúng ta làm chỉ là thứ khổ công, khổ tu mà thôi. Bởi vì 

hiện tại chúng ta chưa đoạn được tham, sân, si, do đó đây là giai đoạn 

tu  luyện  tâm  trí.  Chờ  khi  những  thứ  ấy  bị  đoạn  không  còn  một  mảy 

may, thì mới gọi là nhập Ðạo. 

Tu  hành  không  phải  là  việc  dễ  "ăn"  như đậu  hủ,  bỏ  vô  miệng  là  có 

thể ăn ngay! 

Các  bạn  cần  để  10  năm,  20  năm  trì  một  câu  "A  Di  Ðà  Phật"  không 

buông lơi, cộng thêm công phu Tín, Nguyện, Hành mới được. 

Nếu các cô có Ðạo-tâm, từ từ tu tới 40, 50 tuổi, không có quái ngại, 

trở  thành  "lão  sư  bà",  thì  lúc  đó  các  cô  mới  có  đặng  một  chút  xíu  tự 

tại; song không phải  là tự tại  gì  lắm. Nếu  các cô không  ngộ  Ðạo, thì 

dù đến 40, 50 tuổi, phiền não sẽ vẫn tràn ngập, dễ thành điên đảo. 

Tu  hành  cần  giữ  Trung  Ðạo  (trạng  thái  cân  bằng).  Ðừng  quá  gấp, 

đừng chậm; phải như "tế thủy trường lưu", nước chảy từ từ mà không 

ngừng. 

Tu hành, phải giữ Trung Ðạo bằng công phu buông bỏ và nhìn thủng. 

Cần  mặc  áo  thô,  ăn  cơm  đạm,  và  không  chấp  trước  vào  sắc,  thanh, 

hương, vị, xúc, pháp. Song le, phải hành trì một cách tự nhiên; không 























phải  miễn cưỡng, bày đặt không ăn cơm,  không  mặc áo dù trời  lạnh, 

hay không ngủ nghỉ để chứng tỏ mình là một tay tu hành cừ khôi! Khi 

tu tới một trình độ nào đó, tự nhiên bạn sẽ không còn biết đói, không 

còn cần ngủ nghỉ nữa. 

Hãy tinh tấn, dũng mãnh tu hành. Tu tới lúc bạn không còn nhu yếu 

về ăn, mặc, ở, thì khi ấy bạn có thể lên núi bế quan; như thế thì may ra 

bạn có thể thành tựu. Nếu tu chưa tới trình độ như vậy mà bế quan, thì 

sau này sẽ gặp chướng ngại. 

Trong  quá  trình  tu  hành,  nảy  sanh  phiền  não  là  việc  không  tốt.  Cần 

phải không có phiền não, lo âu, buồn vui, thì mới tốt. 

Nếu có thể mỗi ngày yên ổn, bình tĩnh để niệm Phật, lạy Phật, tu trì, 

không có chuyện gì xảy ra, là tốt rồi; chớ nên vọng tưởng chuyện này 

chuyện nọ. 

Khi không tạo tội lỗi, thì đó là công đức rồi! 

Hôm nay là hôm nay. Ngày mai là ngày mai. 

Hôm nay không xảy ra chuyện bất tường, có thể niệm Phật qua ngày, 

là đủ lắm rồi. 

Việc ngày mai, để ngày mai - chớ quái ngại, chớ âu lo. 

---o0o--- 

 4.Bản Sắc Của Việc Tu 

Trừ bỏ  nhân-ngã  tướng  (ý  niệm  và sự chấp trước  vào quan  niệm có 

mình và người) là việc mà người tu phải làm cho thấu. Làm được, đó 

gọi  là công phu  thiệt. Nếu không  làm được, bạn đi tới chỗ  nào, chùa 

nào  tu  cũng  vô  ích.  Tu  tới  trình  độ  như  vậy,  công  phu  của  bạn  mới 

thành tựu. 

Chuyện gì cũng là do "tôi, anh", mình, người" tranh chấp, phân tranh 

mà  ra.  Xem  bạn  có  khả  năng  tu  tới  chỗ  không  còn  "mình,  người" 

chăng? 





















Cứ nhậm vận mà làm, tùy duyên qua ngày, thì chuyện gì cũng chẳng 

quấy  nhiễu  được  tâm  bạn.  Mọi  thứ:  ăn,  uống,  ngủ,  nghỉ,  mặc,  ở,  thị 

phi, vinh nhục... hãy lạnh lùng buông bỏ chúng đi. Khi quét sạch được 

những ngoại duyên ấy, thì trí huệ trong tâm sẽ tự nhiên khai phát. 

Tâm bình thường chính là Ðạo: Mỗi ngày cứ giữ cho tâm đừng khởi 

phiền não, âu sầu, cũng không vui vẻ thái quá. Ðối đãi với mọi người 

thì không tốt cũng không xấu; cứ tùy duyên  mà kết mối giao hảo với 

họ. Song, chớ phan duyên, tức là đừng lợi dụng họ để thủ lợi. 

Lúc nào cũng phải chú ý đến sự khởi tâm động niệm, sự suy nghĩ của 

mình. Khi có ý tưởng xấu thì phải lập tức thức tỉnh, dẹp đi. 

Tu hành, cần tu với thái độ vô ngại, ví như con hạc làm tổ vậy. Con 

hạc  không  lo  lắng  gì  về  ăn  uống  cả;  nó  thích  chỗ  nào  thì  làm  tổ  chỗ 

đó. Khi nào muốn, nó lại tung cánh bay đi nơi khác. Ðó là giống chim 

tự do, tự tại nhất. 

Khi tu, bạn phải có thái độ "vô quái ngại" ở mọi nơi, mọi chốn. Ðược 

vậy, thì tâm mới an tĩnh, mới như như bất động. 

Tu  hành, cần  tu tới  mức không còn  quái  ngại trong  hoàn cảnh  động 

hay tĩnh. 

Thế  nào  là "động  và tĩnh không còn quái  ngại?"  Tức  là ở trong  hoàn 

cảnh động mà tâm bạn không động: Bạn không bị hoàn cảnh động bên 

ngoài ảnh  hưởng  làm  tâm  bạn  lay chuyển,  nghĩ  ngợi. Và  khi ở trong 

hoàn cảnh tĩnh lặng, bạn không có ý nghĩ là yên lặng. 

Phải  dùng  tiếng  niệm  Phật  để  quét  sạch  hai  trạng  thái  bụi  bặm  đó, 

khiến liên hoa khai mở; như vậy mới đắc chánh niệm. Khi niệm Phật, 

bạn  cần  phải  chuyển  niệm  -  chuyển  hóa,  biến  ác  niệm  thành  chánh 

niệm! 

Việc gì cũng phải buông bỏ. Buông bỏ chính là công phu. 

Bình thường, đối đãi với việc gì cũng buông xả hết; không có vướng 

mắc, quái ngại vào việc gì. Ðó là để tránh trường hợp lúc lâm chung, 

giây phút tối hậu, vọng tưởng nổi lên lôi kéo mình vào vòng luân hồi 

bất tận. 





































Mục đích việc tu là để lúc chết, bạn không còn vướng bận, không còn 

quái ngại chuyện gì cả; chỉ thảnh thơi đem theo linh quang (công đức 

trí huệ sáng suốt) của chính mình mà thôi! 

Tu hành, cần phải ở chỗ nào cũng tu như nhau; đâu đâu bạn cũng có 

thể tự tại. Tu là tu ở chỗ này đây. 

Tu hành, cần không để cho ngoại cảnh bên ngoài ảnh hưởng, lôi kéo 

tâm mình. 

Bạn cần chú ý tự tâm: Cần phải có niềm vui khởi dậy từ nội tâm chứ 

không phải là cái vui do hoàn cảnh tốt đẹp bên ngoài đưa đến. Do đó, 

bạn phải luôn quan sát tự tâm, xem xét sự suy nghĩ của mình, và đừng 

chú ý tới ngoại cảnh. Phải tu tới độ "tôi chẳng có gì cả" mới được! 

Tu hành là tu ở phước lẫn huệ. Tu tới lúc bạn lớn tuổi, "lão" rồi, thì 

phước  và  huệ sẽ đầy đủ; bấy  giờ,  mọi  người sẽ cung kính bạn (đừng 

tham được cung kính khi còn trẻ, lúc còn thiếu phước huệ). 

Khi bạn tu chân thật, đúng đắn, thì dù bạn ở đâu người ta cũng sẽ tìm 

đến; ai ai cũng vui vẻ muốn cùng bạn đàm đạo. 

Cần tu đến chỗ chánh niệm lúc nào cũng hiện tiền. Có chánh niệm thì 

mới có khả năng phân biệt thế nào là đúng, thế nào là sai; rồi từ đó mà 

hành động. 

Tu hành, là tự mình tu. Tu tới lúc thể ngộ - ngộ cái khổ ở Ta-bà, cái 

khổ phải luân hồi. Hễ ngộ một việc thì một chút trí huệ xuất hiện. 

Tu hành, cần tu tới lúc có trí huệ. Chuyện gì tới tay, bạn đều biết vận 

dụng  nó.  Khi  nói,  cần  phải  biết  nói  sao  cho  viên  dung.  Khi  mình  đã 

đứng vững rồi thì mới có thể khiến cho người khác tin theo và vui vẻ 

tiếp nhận. 

Có trí huệ mới không tạo ác nghiệp. Do đó, phải tập nuôi dưỡng tâm 

từ bi và thực hành hạnh Bồ Tát. 

Tu hành, cần tu cho có tướng mạo từ bi. Tu làm sao để người khác có 

thể thấy được vẻ hiền hòa, từ bi trong ánh mắt của mình! 





















Khi  một  người  tu  hành  thành  tựu  thì  những  kẻ  khác  sẽ  được  nhờ 

phước.  Lúc  đó,  ai  ai  cũng  khởi  tâm  dũng  mãnh,  tinh  tấn  học  theo 

gương người ấy. 

Khi ai cũng muốn tu hành thì hãy cùng nhau khuyến khích, cùng nhau 

tu. Nếu không vậy thì mọi người sẽ khởi chuyện thị phi, sanh lòng đố 

kỵ, tranh chấp, và trở nên ngu si; bấy giờ, việc tu ở chùa sẽ không còn 

yên ổn nữa. 

Tu cho tốt thì tự nhiên có người ủng hộ; chứ không phải bắt ép người 

ta mà được. 

Ðừng nên hy vọng, mong cầu thí chủ lại cúng dường này nọ. Ðừng ỷ 

lại vào thí chủ. Bạn chỉ cần nỗ lực tu hành; khi tu thành tựu thì Thiên, 

Long, Bát Bộ đều tới ủng hộ bạn. 

Khi  ngồi  Thiền,  thấy  cảnh  giới  tốt  hay  xấu  đều  đừng  chấp  trước; 

cũng đừng nói về nó. 

Phật Pháp thì không dính mắc, ngưng trệ nơi cảnh giới Lạc, Minh và 

Không. 

Khi thân khinh an, nhẹ nhàng, thì tâm sẽ hoan hỷ (Lạc); khi trong lòng 

ít vọng niệm thì tâm sẽ sáng suốt (Minh); và khi chẳng có một ý nghĩ 

hay vọng niệm sanh khởi thì đạt tới trạng thái không. 

Nếu bạn  vướng  mắc ở cảnh  giớ  Lạc thì đọa và Dục-giới Thiên, chấp 

trước  vào  cảnh  giới  Minh  thì  kẹt  trong  Sắc-giới  Thiên,  và  bám  chặc 

vào cảnh giới Không thì mắc ở Vô-sắc-giới Thiên. 

---o0o--- 

Chương II: Khổ Hạnh 

 1.Vững Lòng Tin, Tu Khổ Hạnh 

Nhân  sinh  có  Bát  Khổ--Sanh,  Lão,  Bệnh,  Tử,  Cầu  bất  đắc  (khổ  do 

mong cầu mà không được toại ý), Ái biệt ly (khổ vì phải xa lìa người 

mình yêu thương), Oán tằng hội (khổ vì phải gần gũi người mình oán 

ghét),  và  Ngũ-ấm  xí  thạnh  (khổ  do  bị  tấm  thân  Ngũ-ấm  này  khống 

chế). 



































Nếu bạn có nguyện lực tu Khổ-hạnh thì sau này sẽ có chút thần thông, 

sẽ biết được chuyện này chuyện nọ. Lúc ấy, tự mình cảm biết, tự mình 

làm chủ. 

Nếu  ai  ai  cũng  có  nguyện  tu  Khổ-hạnh,  thì  ai  ai  cũng  có  thể  thành 

Phật, có thể được  vãng sanh  Tây Phương,  được  hóa sanh từ  hoa sen. 

Các vị xuất gia thì tấm cà-sa chính là y áo Tây Phương đấy. 

Cơm của kẻ xuất gia phải đạm bạc; coi đây chính là một Khổ-hạnh. 

Tu  hành cần phải chịu cực khổ. Càng chịu cực khổ thì càng có điều 

tâm đắc. 

---o0o--- 

A.      Khuyến Khích Tu Hành 

Việc tu thì dựa vào sự thực hành của mình. Như uống nước, khi chưa 

uống thì bạn không biết mùi vị của nó; uống xong rồi mới biết mùi vị. 

Có thực hành mới đảm bảo được việc tu là chân thật. 

Ði,  đứng,  nằm,  ngồi--bạn  phải  dùng  nó  để  thể  hội  Phật  Pháp.  Ngày 

tháng qua mau như tên bắn, chớ phóng dật! 

 "Một ngày đã qua,  

Mạng cũng giảm dần,  

Như cá cạn nước,  

Thử hỏi gì vui?"  

Mạng người vô thường--một hơi thở ra mà không vào lại, đời người 

tức  hết!  Bởi  vậy,  mau  mau dũng  mãnh, tinh  tấn; chớ buông  lung,  lơi 

lỏng! Hãy coi việc niệm Phật là gấp rút, khẩn trương nhất! 

Gia  tài,  của  cải--mọi  thứ  ta  chẳng  đem  theo  khi  sanh  ra  và  cũng  sẽ 

không mang theo lúc chết đi: 

"Mọi thứ chẳng đem đặng,  

Chỉ có nghiệp tùy thân."  

Ðừng nên vì những thứ ở ngoài thân mình mà lãng phí quãng đời trân 

quý của mình. Phải mau, sớm tu hành! 

























---o0o--- 

B.      Hạnh Nguyện 

Thứ niệm thiện, nghiệp thiện mình đem theo (từ kiếp trước) thì ít, mà 

niệm ác thì nhiều. Bởi vậy, nay mình cần phải tu Khổ-hạnh để tiêu trừ 

nghiệp chướng. Vì thế, không nên tham ngủ, tham ăn...; phải quét cho 

sạch những thứ niệm xấu ấy! Có chánh niệm thì sẽ ít phiền não. 

Khổ-hạnh  là  hạnh  nguyện  của  lịch  đại  Tổ-Sư,  của  Ðức  Phổ-Hiền, 

Văn-Thù,  Quán-Âm,  Ðịa-Tạng,  các  Ðại  Bồ-tát.  Ngày  nay  mình  bắt 

chước, học theo gương các Ngài. 

Khi  Hòa-Thượng  Hư-Vân  đi  ba  bước  một  lạy  triều  sơn,  Ngài  một 

mình,  một  gậy,  một  bao  ăn  tạm  qua  ngày.  Ngày  nào  lạy  tới  đâu  thì 

tính tới đó; chuyện ngày mai thì để hôm sau tính. Tâm Ngài hoàn toàn 

không  chấp  trước  vào  đâu  cả.  Do  đó  Long,  Thiên,  Hộ-Pháp  đều  bảo 

vệ Ngài. Chúng ta thì chẳng có nguyện gì cả; nếu có nguyện thì việc 

gì cũng có thể làm tới nơi tới chốn! 

Tu Khổ-hạnh là để nuôi dưỡng cái nguyện; xem bạn có hay không có 

nguyện. Kẻ ít nghiệp chướng thì mới có thể phát nguyện tu Khổ-hạnh. 

Chư Phật, Bồ-tát thành Ðạo cũng bởi do nhờ nguyện. 

Hỏi: Song tôi không thể phát đặng nguyện Khổ-hạnh? 

Ðáp: Nguyện  không  phải  là  "tôi  muốn  như thế  này, thế  nọ"; bởi  như 

vậy  thì  vẫn  còn  cái  "ngã",  cái  "tôi."  Nguyện  cần  phải  được  phát  một 

cách tự nhiên, và phải vì lợi ích của chúng sanh. 

Như bản thân tôi, tôi có hề nói tôi ra sao, ra sao đâu? Ngày nay dù có 

thành tựu, tôi cũng không biết được! 

---o0o--- 

 2.Làm Sao Tu Khổ Hạnh 

Thế  nào  là tu Khổ-hạnh?  Tức  là không so đo, tính  toán  mọi sự. Ðối 

với chuyện hằng ngày, chớ khởi tâm phân biệt. 

Tu Khổ-hạnh tức là rửa sạch đầu óc, thay đổi chủng tử. 





































Khổ-hạnh không phải là việc giản dị, vì tu Khổ-hạnh là tu tâm. 

Khổ-hạnh không phải  là  việc đơn  giản,  là cứ  làm  "bừa." Làm "bừa" 

không phải là biện pháp đúng. Nếu làm "bừa" thì dù có đến hết kiếp, 

rồi đầu thai trở lại cũng chẳng tới đâu! 

Việc làm Khổ-hạnh không có nghĩa là làm cho nhiều. 

Làm việc là để rèn luyện đầu óc suy nghĩ của bạn. 

Làm việc thì phải thong thả; không được quá gấp gáp, hấp tấp. 

Làm  việc  lâu  ngày  thì  sẽ  quen  tay;  khi  ấy,  bạn  có  thể  khai  trí  huệ. 

Bấy  giờ,  công  việc  cần  làm  ra  sao,  bạn  chỉ  cần  nhìn  qua  là  tự  nhiên 

biết ngay; không cần phải bóp trán, suy đi nghĩ lại mới biết. 

Muốn tu Khổ-hạnh, cần phải rèn luyện xem mình có khả năng xả bỏ 

thân này hay chăng. 

Thân này là giả tạm, nhất định sẽ bị hủy hoại; dù muốn cứu vãn cũng 

không có cách gì khôi phục. 

"Xả bỏ thân này" là thế nào? Tức là ăn cơm đạm, mặc áo thô, đắp ba 

lớp cà-sa; chẳng kể gì đến ăn ngon, mặc đẹp! 

Tôi dạy các bạn dựa vào Pháp-môn Niệm Phật mà tu. 

Xưa,  tôi  ở  trên  núi  tu  hành  thì  chỉ  tùy  duyên.  Hễ  thức  gì  mọi  chúng 

sanh  ăn  được  thì  loài  người  cũng  có  thể  ăn  được;  đó  gọi  là  đồ  cúng 

dường tự nhiên của trời đất. 

Nếu quá đói mà bạn cứ bướng bỉnh nhẫn chịu, thì thân thể sẽ hư hoại. 

Tu  hành  thì  cần  phải  dụng  tâm;  không  nên  tu  luyện  những  thứ  cực 

đoan như không ăn uống như vậy. 

Tôi tu đến ngày nay, lòng cảm thấy rằng nếu vạn nhất, chẳng may mà 

tu trật tu sai, thì thật nguy hiểm. Duy có môn Niệm Phật là tốt nhất. 

Thế nào là "mặc áo thô, ăn cơm đạm"? 

Không phải là chẳng ăn cơm đâu! Mà là ăn để no, chứ chẳng phải ăn 

cho ngon; mặc đủ ấm đủ che thân, chứ chẳng phải mặc cho đẹp. Ngủ 













vừa để có đủ tinh thần là tốt rồi; chớ ham ngủ. Ngủ nhiều rất dễ bị hôn 

trầm, dật dờ, nặng nề. 

Nếu  bạn  bày  đặt  không  ăn  cơm,  nhịn  đói,  thì  sẽ  khiến  thân  thể  suy 

nhược,  rồi  khó  an  tâm  tu  đặng.  Vậy  là  uổng  phí  cho  bạn  tới  đây  tu 

hành. 

Tôi xưa kia đã từng làm qua việc ấy (nhịn đói); nay già rồi mới biết là 

sai lầm. 

Rèn luyện  ngủ  ngồi  là  việc đòi  hỏi thiện căn;  nó không  giản dị đâu. 

Ðừng  nói  tới  phương  pháp,  cách  thức  luyện  tập  nó,  làm  sao  đối  trị, 

v.v... Nói ra, các bạn thêm chấp trước. 

Ðây là việc mà kẻ có thiện căn có lòng muốn tu. Khi thực hành, hễ có 

chánh  niệm  thì  tự  nhiên  sẽ  thành  công.  Song  le,  nếu  lầm  đường  trật 

bước,  thì  "thân  người  mất  đi,  khó  phục  hồi!"  Ðã  có  rất  nhiều  người 

lầm lẫn rồi đấy! 

Hỏi: Hòa-Thượng thường dạy chúng con học theo gương các lịch đại 

Tổ-Sư.  Song  le,  nếu  hoàn  cảnh  quá  tốt  đẹp:  ăn,  mặc,  ở  đều  không 

thiếu thốn gì, thì làm sao học gương chư Tổ? 

Ðáp: Các bạn không nên tham lam, đắm trước vào mọi thứ (ăn, mặc, 

ở); chỉ cần có thể sống qua ngày là tốt rồi. 

Ðừng nói rằng có thức ăn cúng dường nhiều, rồi cắm đầu cắm cổ ăn, 

tự  làm  nô  lệ  cho  cái  miệng.  Song  le,  cũng  không  được  ăn  quá  ít,  để 

bụng đói lả. Bạn phải lượng bụng mình mà ăn, ăn đủ vừa no là tốt rồi-

-chớ phân biệt đồ ngon đồ dở! 

Hiện tại, thực phẩm đều có chất  hóa  học, hoặc đã bị nhiễm  hóa chất, 

thuốc sát trùng... Khi thức ăn thật sự là không thể ăn được, hoặc là hư 

hoại rồi, thì chớ ăn. Cứ ăn bừa, ăn cho nhiều vào, thì có thể chết đấy! 

---o0o--- 

 3.Buông Xã Túi Da Thối Này!  

Túi  da  thối  này  là  để  ta  mượn  mà  tạm  ở.  Song  le,  cũng  vì  nó  (thân 

này) mà ta tạo vô lượng vô biên nghiệp. 



























Chúng  ta,  ai  cũng  do  mang  nghiệp  mà  sinh  ra,  do  đó  đầy  dẫy  bệnh 

khổ. Bớt sát sanh, niệm Phật nhiều, thì mới có thể tiêu nghiệp đặng. 

Khi  thân  thể  có  bệnh  mà  uống  thuốc  gì  cũng  chẳng  lành,  hãy  niệm 

Phật  thì  bệnh  sẽ  lành,  bởi  Ðức  Phật  A-Di-Ðà  là  vị  "Vô  Thượng  Y 

Vương" (vị vua thầy thuốc cao tuyệt nhất). 

Con người phải chăng có thể trốn được kiếp số và bệnh khổ? 

Thí  dụ  có  kẻ  bị  đau  tim;  nếu  y  chuyên  tâm  niệm  Phật  thì  bệnh  tim 

chắc  chắn  sẽ  lành.  Nếu  y  tuy  niệm  Phật  mà  vẫn  còn  muốn  đi  bác  sĩ 

kiểm  tra  bệnh  tình,  thì  niệm  Phật  trả  về  niệm  Phật,  bệnh  không  thể 

lành nổi (thiếu thành tâm). Nếu y có thể chuyên tâm trì niệm Phật hiệu 

thì bệnh sẽ lành, mà chính y cũng không hay biết nữa! 

Thân thể  này  giống  như cái  nhà; chắc chắn sẽ hư sụp.  Lúc ấy dù có 

sửa chữa đến cách nào nó cũng sụp. Do đó chúng ta phải buông bỏ sự 

chấp trước  vào thân thể  giả dối  này; đừng  nên quá chăm sóc, lo  lắng 

cho nó. 

Xét cho cùng, thân này là thứ huyễn hóa; song le, chúng ta phải khéo 

léo lợi dụng nó để tu hành. 

Không nên quá quý tiếc thân này. Khi sanh bệnh, chớ quá quan tâm; 

vì  đó  là  một  thứ  thử  thách.  Quá  quan  tâm  thân  này  nên  mới  bị  thử 

thách. 

Khi bệnh, bạn phải càng  thể  hội sự  vô thường của đời  người. Khó ai 

tránh  nổi sanh,  già, bệnh, chết, và khổ; do đó, càng phải  nỗ  lực, tăng 

sức tu hành! 

---o0o--- 

Chương III: Rõ Nghĩa 

 1.Hiểu Biết, Lập Hạnh 

Người  xuất  gia  nếu không  dựa  vào Phật  lý  mà  hành trì,  mười  người 

tu có đến chín kẻ sai. 

Kẻ tu học Phật Pháp, không phải rằng:  



















"Thứ gì tôi cũng chẳng cần!" Như thế là đi lệch lạc rồi vậy. 

Hãy  đọc  Kinh  Kim-Cang  cho  nhiều,  bạn  sẽ  không  còn  quá  chấp 

trước. 

Nên đọc cho  nhiều sách, truyện  nói  về Phật,  Bồ-tát,  lịch đại Tổ-Sư, 

chư  Cao-tăng,  Ðại-đức.  Mình  phải  học  hỏi  gương  các  ngài,  tìm  hiểu 

kinh nghiệm quá trình tu hành đã khiến các Ngài thành Phật. 

Con người là kẻ ở vị trí tu hành tốt nhất; bởi vì thành Phật hay đọa địa 

ngục đều từ nơi lúc làm người này định đoạt. 

Sau khi thọ Giới, học Phật Pháp, các bạn có gương tu hành của chư 

Tổ, lại có kinh điển để tham khảo -  hãy xem thử bạn có tìm được cho 

mình một con đường tu chăng. 

Sách vở thế tục ở đời, các bạn đã đọc cả rồi (lúc chưa tu, còn ở ngoài 

xã hội); do đó chớ nên vì nó mà trở lại luân hồi trong cõi Ta-Bà này! 

Khi có thời giờ rảnh rỗi, bạn hãy coi kinh điển. Xem kinh là để thấu 

hiểu, rồi dựa vào kinh điển mà tu trì, thực hành; chứ không phải xem 

xong rồi đi tán dóc. 

Có kẻ (xuất gia rồi) còn đi học (trường ngoài đời); thật chẳng khác gì 

kẻ thế tục cả! Khi y không có trụ cột tu hành để nương tựa, thì y càng 

học chỉ càng thêm loạn. 

Các bạn cần phải  nắm  lấy  thời  gian; đừng để ngày  giờ trôi qua  uổng 

phí. Hãy dành thời giờ để xem kinh, lạy Phật, niệm Phật, ngồi Thiền, 

tụng Kinh! 

Kinh-điển  là  con  đường.  Khi  phiền  não  đến,  hãy  theo  "con  đường" 

này mà thông thoát. Nếu bạn biết dùng kinh điển thì khi phiền não tới, 

phiền  não  tức  là  Bồ-đề.  Nếu  bạn  không  biết  vận  dụng,  thì  phiền  não 

tức là vô minh. 

Nếu phiền  não tới  mà bạn không biết  giải  thoát, thì bạn sẽ  mắc cứng 

vào  phiền  não;  như thế  thì  cũng  như  uống  lầm  thuốc,  hay  uống  phải 

thuốc độc  vậy.  Thuốc  là tùy  ý  mình uống  hay  không  uống.  Bạn phải 

uống cho đúng thuốc; chớ uống lầm độc dược! Nghĩa là sao? Nghĩa là 

























bạn phải biết "hồi quang phảng chiếu", xoay tâm lại để tự soi cõi lòng 

(nhìn phiền não theo cái nhìn của chư Phật và Bồ-tát trong kinh điển). 

Toàn bộ Tam Tạng Kinh là ở trong tâm ta. Giới, Ðịnh, Huệ cũng chỉ 

ở trong tâm này. 

Giới, Ðịnh, Huệ chẳng phải là thứ để đem đi nói đi giảng -  đó là thứ 

dùng để  thực  hành, để tu (phá) Ngũ  Ấm.  Tụng  Kinh  không phải đọc 

oang oang là xong đâu. Bạn phải thể hội cho được ý nghĩa của Kinh; 

nếu không thì uổng cho bạn đã xuất gia đấy! 

Thuyết Pháp chỉ là nói miệng. Bạn cần phải tu sao cho mình nhìn tới 

đó. Mình phải liễu ngộ mọi sự; nếu không, bạn sẽ chấp trước nặng nề 

vào kinh điển! 

Kinh  giấu  ở  đâu?  Kinh  giấu  ngay  trong  tâm  chúng  ta,  song  cần  mở 

khai trí  huệ thì  mới biết  được chúng. Nếu bạn không khai trí  huệ thì 

xem  Kinh,  bạn  sẽ  mơ  mơ  hồ  hồ.  Khi  trí  huệ  khai  mở,  lúc  xem  Kinh 

bạn  sẽ  cảm  thấy  rất  thành  thục,  rành  rẽ;  đồng  thời  bạn  sẽ  lĩnh  ngộ 

được những chân lý khác nữa. 

Khi một lý thông suốt, mọi lý đều thấu triệt! 

---o0o--- 

 2.Công Phu Khuya và Tối 

Bây  giờ, khi còn ở cảnh động, bạn  hãy  học cho  rành  nội  dung cuốn 

Thiền  Môn  Nhật  Dụng  Khóa  Tụng  (tức  là  Kinh  đọc  hằng  ngày,  hai 

thời công phu). Sau này, khi bạn ở cảnh tĩnh, bạn sẽ dùng đặng nó. 

Khi công quả, lao tác xong rồi, nếu còn dư thời giờ thì bạn hãy xem 

Kinh. Xem Kinh gì? Chỉ cần bạn liễu giải, thể hội hai thời công-phu, 

rồi theo đó thực hành, thì nhất định bạn sẽ liễu thoát sanh tử. 

Bạn hãy khéo mà thể hội Tam Quy-y; xem mình đã làm đặng tới nơi 

tới chốn chăng. 

Như  "Tự quy  y  Pháp,  nguyện  rằng  chúng  sanh,  hiểu  sâu  Kinh  Tạng, 

trí huệ như biển." Trí huệ bạn thế nào mới sâu rộng như biển? Người 

ngoài nhìn một cái là họ biết ngay! 





























Chẳng phải kinh điển là ở nơi giấy trắng mực đen vuông vức đâu; vì 

cứu cánh, chúng không phải là vật của (chân-tánh) bạn. 

Bạn  phải  xem  bộ  Kinh  "Vượt  Ra  Ngoài  Hình  Tướng  Trong  Kinh 

Ðiển" -  kẻ biết đọc nó thì nhìn là biết ngay; ai không biết xem nó thì 

không  thể biết đặng. Do đó, hễ  niệm Phật, niệm tới  một trình độ  nào 

đó thì tự nhiên Kinh Tạng sẽ ở tại tâm bạn! 

---o0o--- 

 3.Gõ Chuông 

Hỏi: Phật là gì? 

Ðáp:  Phật  không  là  gì  cả.  Ở  đời  (xã  hội)  mới  có  vật  hình  sắc,  tướng 

mạo. Học Phật thì chẳng có vật gì cả. 

Thứ  "không  sắc  tướng"  tức  là  sắc  chẳng  khác  không,  không  chẳng 

khác sắc; và cũng tức là chân không diệu hữu. Ý nghĩa của nó là bên 

ngoài  tuy  nói  có  vật  đó,  song  trong  tâm  không  có  (quan  niệm,  hình 

bóng) vật đó. 

Tâm  là  "không".  Nếu  trong  tâm  còn  những  thứ  có  sắc  có  tướng,  thì 

phiền não sẽ từ đó nổi dậy. 

Hỏi: Thế nào là "không"? 

Ðáp: Nếu bạn nhìn xuyên thủng được (mọi sự vật), thì đó là "không". 

Tu  hành,  cần  trong  ngoài  (tâm  tư,  hành  động)  phải  nhất  trí;  không 

được"khẩu thị tâm phi" (miệng nói một đằng, tâm nghĩ một nẻo). 

Thấy, nghe, cảm, biết, là tác dụng của Sáu Căn - mắt, tai, mũi, lưỡi, 

thân,  ý. Tự tánh của  mình thì ở đằng sau sáu căn này.  Hằng  ngày, tự 

tánh luôn ở ngay với mình. 

Làm  thế  nào  để  lòng  được  an  ổn?  Bạn  cần  phải  vô  tâm  (không  có 

tâm). Tâm (chỉ chân-tánh) vốn không dựa vào đâu, và cũng không thể 

tìm nó ở đâu. Song tâm này (chân-tánh) vốn bao trùm hư không, biến 

khắp Pháp-giới. 

Cái tâm ở hiện tại: không thể nắm bắt được. 















Cái tâm ở vị lai: cũng không thể nắm bắt được. 

Cái tâm đã qua rồi: cũng không sao nắm bắt được. 

Khi  nổi  phiền  não,  khi  lòng  tức  giận,  bạn  chớ  chấp  chặt,  truy  cứu, 

đeo đuổi chúng, hoặc tìm xem chúng từ đâu lại. Một khi chấp chặt vào 

chúng thì lòng bạn sẽ không thể khai mở; rồi vì thế chẳng thể yên lòng 

tiến tu được. 

Bất cứ việc gì tới, bạn phải nhìn xuyên thủng chúng, đừng chấp trước 

vào  chúng.  Quan  trọng  nhất  vẫn  là  cột  bốn  chữ  "A-Di-Ðà-Phật"  nơi 

miệng mình! 

Hỏi:  Con  có  đọc  sách  nói  rằng:  "Kẻ  đã  giác  ngộ  thì  đã  đoạn  dứt 

những thứ ác tự mình tạo ra; song y không đoạn trừ tánh ác." Làm sao 

để thể hội câu này cho đúng đắn? 

Ðáp: Phải tu phước đức. Thí dụ gặp kẻ không có cơm ăn, thì mình cho 

người  ấy  chút  cơm  ăn.  Phải  luôn  tìm  cách  giúp  đỡ  người  hoạn  nạn, 

khốn khổ; như vậy mới là phước huệ đều tu (tức là đoạn dứt mọi thứ 

ác  bằng  cách  tăng  trưởng  việc  thiện).  Và  do  đó,  mình  sẽ  không  còn 

làm  việc  ác  nữa  (nhờ  vậy,  tánh  ác  tự  nó  tiêu  tan,  tâm  không  khởi  ác 

niệm nữa). 

---o0o--- 

Chương IV: Pháp Môn Tịnh Ðộ 

 1.Tây Phương Có Phật Hiệu A-Di-Ðà 

Chúng ta chỉ biết mình do cha mẹ sanh ra. Song trước khi được cha 

mẹ sanh ra, mặt mũi mình ra sao? Sau khi chết đi, mình sẽ về đâu? 

Nay do nghe Phật Pháp, biết có Ðức Phật hiệu A-Di-Ðà là vị đã phát 

48  lời  nguyện,  rằng ai  niệm  danh  hiệu của Ngài thì sẽ được tiếp dẫn 

về  Tây  Phương.  Nếu  Phật  có  nguyện  vậy,  thì  mình  cũng  phải  phát 

nguyện: nguyện vãng sanh Cực-Lạc. 

Mình phải tin chắc rằng thật có  Thế-Giới  Cực-Lạc, có Ðức Phật Ðại 

Từ  Ðại  Bi  A-Di-Ðà;  rồi  phải  luôn  luôn  niệm  Phật  để  đến  lúc  lâm 

chung  mình  mới  có  chánh  niệm.  Khi  hấp  hối  mà  có  khả  năng  niệm 





























Phật, thì Ðức A-Di-Ðà ắt sẽ đến tiếp dẫn. Song le, nếu bạn vẫn còn ý 

nghĩ lưu luyến bất kỳ thứ gì, dù nhỏ như đầu kim, ngọn cỏ ở cõi Ta-

Bà này, bạn sẽ lại rớt vào vòng luân hồi! 

Cái nghiệp của Phật, Bồ-tát chính là lòng lo lắng cho chúng sanh của 

các Ngài. 

Khi  cõi  Ta-Bà  còn  chúng  sanh,  thì  còn  Phật,  Bồ-tát.  Khi  chẳng  còn 

chúng sanh, thì Phật, Bồ-tát cũng không còn. 

Mau mau tu để về Tây Phương, không thì ở đây khổ lắm! Ở đây bạn 

thấy nóng nảy, chứ ở Tây Phương thì thanh tịnh, mát mẻ. 

Trần gian đầy dẫy đấu tranh - mình phải tìm một nơi an lạc như Tây 

Phương của Ðức Phật A-Di-Ðà. 

Mình  đã  hồ đồ,  mê  muội  lúc đầu thai. Giờ đây,  mình cần phải sáng 

suốt tìm đường đi lúc chết - con đường ấy chính là Niệm Phật A-Di-

Ðà. 

Tứ Sanh (bốn  loại chúng sanh được  sinh  ra từ trứng, từ thai bào, từ 

nhiệt độ ẩm thấp, và từ sự biến hóa) đều ở trong vòng luân hồi, không 

gián  đoạn  sanh  tử.  Nguyên  do  là  bởi  ý  niệm  tham  lam,  phiền  não, 

vọng  tưởng...  khởi  lên  khi  Sáu  Căn  (mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân,  ý) tiếp 

xúc với Sáu Trần (hình, sắc, âm thanh, hương thơm, mùi vị, cảm xúc, 

pháp). Do đó Sáu Căn tác hại lắm. 

Ngày  nay,  bạn  mà có thời  gian để  tu  hành là quý báu, khó  được  lắm 

đấy. Ðể xem bạn có tìm đặng con đường thoát sanh tử hay chăng. Nếu 

bạn  quá  chú  trọng,  chăm  lo  cái  thân  xác  này  thì  bạn  chẳng  phải  tu 

hành  niệm  Phật  đâu.  Quá  chăm  sóc  cái  thân  xác  này,  thì  không  có 

cách gì giải thoát nổi! 

Kinh  A-Di-Ðà  nói  tới  Phật  ở  sáu  phương  -  Ðông,  Tây,  Nam,  Bắc, 

Trên,  Dưới  - đều  hiển  xuất  tướng  lưỡi  rộng  dài  (tức  là  thuyết  Pháp), 

khiến  Pháp-âm trùm khắp ba  ngàn cõi Ðại Thiên Thế-Giới - chủ  yếu 

đều quy nạp về Tây Phương. 

Tây Phương ở đâu? Ở trong tâm mình - khi tâm vô sự, không phiền 

não, thì đó tức là Tây Phương. 





























Tuy rằng thân ta hiện sinh ở cõi Ta-Bà, song nếu mình niệm Phật mà 

niệm tới lúc tâm tịnh, thì cõi Phật sẽ tịnh. Nghĩa là khi tâm thanh tịnh, 

không phiền não, không vọng tưởng; thì đó là Tịnh-Ðộ - cõi Tịnh-Ðộ 

ở ngay giữa Ta-Bà - mà tâm tức là Tây Phương. 

Tây Phương Cực-Lạc ở tâm ta. Mình cần phải niệm Phật cho tới chỗ 

tâm  thanh  tịnh;  niệm  một  cách  đầy  chú  ý,  tập  trung.  Khi  niệm  Phật, 

bạn cần phải phát nguyện vãng sanh Tây Phương, rời bỏ trần gian khổ 

lụy. Chớ nên quá yêu quý, nâng niu cái thân xác thịt này. 

Mỗi thế giới cũng như mỗi hạt cát, trong đó có hằng hà sa số chúng 

sanh mà ai ai cũng có thể sinh về Tây Phương được cả. 

Hễ mình niệm Phật thì hoa sen (ở Tây Phương ) sẽ nở ra. Do đó nói: 

"Tâm khai (niệm Phật) thì hoa nở." 

Niệm  Phật  thì  mới  khiến  ta  thật  sự  thanh  tịnh.  Niệm  Phật  là  con 

đường  dẫn  tới  Tây  Phương.  Hễ  niệm  Phật  thì  mình  sẽ  tới  đặng  Tây 

Phương  mà chẳng cần phải  mua vé tàu, ngồi phi cơ; bởi thuyền Pháp 

thì không có sắc tướng. 

---o0o--- 

 2.Niệm Phật 

Niệm  Phật,  tụng  kinh,  xem  Kinh  và  nói  chuyện  là  bốn  việc  mà  bạn 

chắc  chắn  làm  hằng  ngày.  Tốt  nhất  là  ít  nói  chuyện.  Thời  gian  tụng 

Kinh và xem kinh sách không nên nhiều hơn thời gian niệm Phật là tốt 

nhất. Niệm Phật vẫn là chủ chốt. 

Xem kinh sách không cần phải quá nhiều. Phàm gặp việc gì, cứ một 

câu "A-Di-Ðà Phật" là được. Ðể tránh chuyện thị phi, cứ một câu "A-

Di-Ðà Phật". 

Bạn  hãy  yên  lặng,  lắng  lòng  mà  niệm  Phật;  niệm  tới  lúc  ngủ  thiếp 

luôn càng tốt. Khi tâm tới chỗ chuyên nhất - chỉ một niệm - thì bạn có 

thể siêu  xuất Tam  Giới, thẳng tới  Tây  Phương.  Khi  tu  hành,  bạn cần 

phải tập: mắt nhìn  mà giả lờ như không thấy, tai nghe mà giả đò như 

không biết; chỉ thành thật niệm Phật. 





























Không cần phải xem nhiều sách vở, chỉ cần niệm Phật cho nhiều. Khi 

trí huệ khai mở, tất cả Kinh Tạng tự nhiên sẽ ở tại tâm bạn. 

Ði, đứng, nằm, ngồi, đều nên ở trong phạm vi niệm Phật. 

Khi định tâm  lại  niệm, bạn sẽ  giác  ngộ rằng chúng  ta từ sáng tới tối, 

tâm luôn nhắm mắt ra bên ngoài mà không bao giờ quán xét xem tâm 

mình có  hướng  về Phật  A-Di-Ðà chăng. Ðừng để cho tâm bạn bị cột 

vào  đám  tín  đồ,  đệ  tử,  hoặc  cảnh  giới  bên  ngoài.  Nếu  bạn  cột  vào 

chúng thì sẽ bị chúng xoay chuyển, lôi đi mất; đáng sợ lắm! 

Hiện tại các bạn không đủ chánh niệm, mười phần không được một; 

do  đó  thật  là  nguy  hiểm.  Khi  bạn  niệm  Phật  nhiều  thì  đó  là  Thiền 

sống. 

Có  kẻ  nói  là  bế  quan,  song  họ  đầy  dẫy  vọng  tưởng,  đầu  não  không 

chút thanh tịnh. Khi bạn ngồi tịnh tọa lâu, thấy mệt thì nên đứng dậy 

đi rảo. 

Khi bạn niệm Phật mà rời được cảnh giới thì đó tức là Thiền. Bạn phải 

duy trì chánh niệm, bởi vì trong tâm bạn luôn còn rất nhiều chủng tử 

xấu xa. 

Khi  niệm  Phật  mà không có chánh  niệm  thì  lòng bạn  luôn  nghĩ  này 

nghĩ nọ. Miệng niệm mà tâm hướng ngoại. Nếu bạn thật sự muốn, thì 

bạn  mới  làm cho  tâm bạn chuyên  nhất đặng. Nếu bạn không có  lòng 

muốn tu, thì làm sao niệm Phật (cho thành công)? 

Niệm Phật mà rời xa được ngoại cảnh, cùng Phật tương ưng, thì mới 

biết tâm này và Phật giống nhau. 

Việc  quan  trọng  nhất  khi  niệm  Phật  là  phải  nghe  tiếng  niệm  cho  rõ 

ràng. 

Niệm Phật tức là vào Trung-Ðạo? không có tốt, không có xấu. 

Tuy  niệm  Phật  cũng  là  một  chuyện  huyễn  hóa,  song  nó  thuộc  về 

chánh niệm. Do đó, mình dùng huyễn (niệm Phật) để diệt huyễn (vọng 

tưởng). 

Hỏi: Niệm làm sao mới chuyên nhất? 

















Ðáp: Ðây cũng là chấp trước. Chỉ cần bạn đừng để ý gì tới vọng tưởng 

là được (thì tâm sẽ chuyên nhất). Bởi vì mình tự nhủ lòng rằng: "Ðừng 

khởi vọng tưởng"; song vọng tưởng vẫn cứ tự dấy khởi. Do đó, hễ để 

ý tới vọng tưởng thì mình lại sanh thêm một vọng niệm; càng để ý tới 

nó thì nó càng tăng! 

Khi vọng niệm nổi lên, bạn đừng sợ. Hãy mặc kệ, đừng chú ý tới nó 

là xong. Cứ một lòng niệm "A-Di-Ðà Phật". Vọng niệm vốn không có 

thực thể, từ từ nó sẽ tan biến mất. 

Hễ nhớ tới  niệm  Phật thì  niệm  ngay; không  nên chấp trước rằng  tôi 

phải làm thế này thế kia. Niệm Phật là tuy niệm mà không (chấp trước 

vào) niệm. 

Niệm  Phật  mà  còn  thấy  rằng  mình  đang  niệm  hay  không  niệm,  thì 

đều là chấp trước. 

Niệm  Phật  thì  phải  tùy  duyên.  Phàm  làm  chuyện  gì,  ở  đâu,  lúc  nào 

cũng nên tùy hoàn cảnh mà niệm Phật. Không phải nói rằng: "Tôi cần 

niệm  bao  nhiêu,  bao  nhiêu  hồng  danh",  hoặc  "Tôi  đang  niệm  Phật, 

không thể làm việc được", hoặc "Tôi đang bận rộn, chưa đi niệm Phật 

được... " 

Mỗi  tâm  niệm,  mỗi  ý  nghĩ,  bạn  chớ  xa  rời  cảnh  giới  Phật.  Ði,  đứng, 

nằm,  ngồi -  nhất cử  nhất  động,  làm  gì bạn cũng cứ niệm  Phật.  Khóc 

cũng  niệm  Phật;  cất  chân  một  bước  cũng  niệm  Phật.  Sức  mạnh  của 

việc niệm Phật vĩ đại vô song, có thể khiến bạn đắc Niệm Phật Tam-

Muội - một thứ Ðịnh không phải tầm thường. 

Khi sinh ra,  mình đã  mang theo trong  người đầy dẫy nghiệp chướng. 

Do đó, chớ tạo thêm nghiệp mới để chết rồi lại mang đi; chẳng lợi ích 

chút nào cả! 

Hỏi: Niệm đức Phật hay Bồ-tát nào thì tốt nhất? 

Ðáp:  Tất  cả  mọi  đức  Phật  và  Bồ-tát  đều  tốt  như  nhau.  Không  phải 

niệm  vị  này  thì  tốt  hơn  niệm  vị  kia:  đó  đều  là  do  bạn  phân  biệt,  so 

sánh mà ra. Chư Phật, Bồ-tát cũng không nhất định cần bạn niệm tên 

các Ngài nữa. 

Niệm Phật tới chỗ tâm định, thì tức là Thiền. Nên nói: 







"Vừa Thiền, vừa Tịnh-Ðộ,  

Mười người tu, mười người thành.  

Có Thiền, không có Tịnh-Ðộ,  

Mười người tu, chín kẻ lạc đường!"  

Vừa  tịnh  tọa  vừa  niệm  Phật,  thì  tương  đối  không  đi  lầm  đường  hoặc 

xảy ra nguy hại. 

Nếu  tâm  bạn  còn  tham  muốn,  ham  thích,  vương  vấn  chuyện  gì,  thì 

khi  lâm  chung  việc  đó  sẽ  hiện  ra.  Bấy  giờ,  nếu  bạn  thấy  cảnh  đó  rồi 

nảy  lòng  yêu  thích,  sanh  tâm  truy  đuổi  nó,  thì  kết  quả  là  bạn  sẽ  lọt 

thẳng vào vòng luân hồi! 

Nếu bạn biết dọn lòng trong sạch niệm Phật, thì khi lâm chung sẽ có 

hoa  sen,  Phật,  Bồ-tát  và  cảnh  giới  thù  thắng  hiện  ra.  Do  đó,  lúc  còn 

sống bạn cần phải tu để trừ cho sạch hết những ham muốn trần tục. 

Khai-thị lúc Phật-thất:  

Mục-đích  đả  Phật-thất  là  để  độ  chúng  sanh  vãng  sinh  Thế-giới  Cực-

Lạc. 

Cõi  Ta-Bà  thì  có  sinh  có  diệt;  cõi  Tây  Phương  thì  bất  sinh  bất  diệt. 

Mình đi xuất ngoại thì cần tiền mua vé máy bay, chớ tới Tây Phương 

thì chỉ cần niệm Phật đến độ chuyên nhất, không còn sắc tướng (chấp 

trước). Ðó chính là "bất sinh bất diệt" vậy. Phải niệm Phật thì mới có 

chỗ để mình ký thác thân mạng này. 

Niệm  Phật  thì  phải  niệm  niệm  không  xa  rời  Phật.  Niệm  cho  rõ ràng, 

nghe  cho  phân  minh,  mỗi  chữ  mỗi  chữ  đều  phải  rõ.  Tâm  nhớ  tưởng, 

tai lắng nghe, miệng thầm niệm - cứ thế mà nhiếp tâm chuyên chú nơi 

Phật hiệu. Hãy buông bỏ mọi chuyện bên ngoài; cứ nương theo tiếng 

niệm  thì  tâm  sẽ  tập  trung,  chuyên  nhất.  Bất  kể  là  "người  niệm"  hay 

"tiếng  niệm", bất kể là "tôi  niệm"  hay "bạn  niệm"; đại-chúng ai cũng 

nương theo tiếng niệm Phật thì tâm sẽ chuyên nhất. Tây Phương Cực-

Lạc lại cũng dựa theo tiếng niệm Phật này. 

Khi  đả  Phật-thất,  bạn  chớ  để  cho  ý  niệm  trần  tục  lôi  kéo  tâm  mình. 

Nếu không chuyên tâm, thật uổng cơ hội quý báu này. 

Do vậy, hãy một lòng một dạ niệm Phật, chuyên chú vào tiếng niệm. 

















---o0o--- 

 3. Niệm Phật Có Thể Thấy Phật Không?  

Hỏi: Phải chăng niệm Phật thì có thể thấy Phật? 

Ðáp: Không thể có! 

Hỏi: Nếu  vậy trong chương Ðại-Thế-Chí Niệm  Phật Viên-Thông có 

câu:  

"Nếu ai nhớ Phật, niệm Phật, 

thì bây giờ hoặc mai sau nhất định thấy Phật; 

Chẳng cần phương tiện gì cả, tự mình lòng dạ mở khai." là ý gì? 

Ðáp: Ðúng! Lòng dạ  mở khai tức là thấy Phật, thấy đặng vị Phật của 

tự-tánh. 

Chư Phật và Bồ-tát đều có nguyện lực mà ta có thể dựa vào đó để tu 

hành.  Vì  thế,  lúc  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  bạn  chớ  rời  tiếng  niệm  Phật. 

Khi  niệm  Phật  thì  mình  mới  tương  ưng  với  Phật;  đây  là  cảnh  giới 

không có hình hài, sắc tướng gì cả. 

Ðừng nên chấp trước, tự hỏi tại sao Ðức A-Di-Ðà không hiện hình ra 

tiếp dẫn! 

---o0o--- 

 4.Thầy Quảng-Hóa Tới Tham Phỏng 

Coi thầy công phu hành trì trình độ tới đâu, (tôi nói để thầy nghe) chớ 

khi lâm chung thầy cần không vương vấn, quái ngại bất kỳ việc gì thì 

mới vãng sanh được. 

Nếu thầy còn tham vọng muốn độ chúng sanh, thì tham muốn ấy cũng 

là một thứ chấp trước, một thứ quái ngại! 

Hòa-Thượng hỏi: Tây Phương ở đâu? 

Thầy Quảng-Hóa đáp: Nói theo phương vị, thì nó ở phương Tây; nói 

theo thực tướng, thì nó ở tại lòng mình. 























Hòa-Thượng  nói:  Hễ  có  Phật  có  Bồ-tát,  thì  có  Tịnh-Ðộ.  Thầy  phải 

giảng dạy sao cho người nghe có chỗ nương tựa để tu hành. 

Ðức Phật dạy rằng nếu người nào trong một ngày, hai ngày..., cho tới 

bảy  ngày  mà  có  thể  niệm  Phật  đến  chỗ  "nhất  tâm  bất  loạn",  thì  Phật 

(A-Di-Ðà) sẽ đến tiếp  dẫn. Song,  nếu không ăn không  ngủ thì chẳng 

cần tới bảy ngày, chỉ bốn hay năm ngày là đủ rồi! 

Thầy  Quảng-Hóa  nói: Có  lần  tôi  chứng  kiến  Ðức  Quán-Âm  hiện  ra 

với tướng  mạo trang  nghiêm  đẹp đẽ; cả chuỗi anh  lạc của Ngài cũng 

tuyệt đẹp. 

Hòa-Thượng cười, nói rằng: Thật sao? Ở đâu mà có Bồ-tát như thế? 

Khi  thầy  độ  chúng  sanh,  thầy  cần  phát  nguyện  rồi  theo  đó  mà  thực 

hành,  như  Ðức  Quán-Âm,  Phổ-Hiền  vậy.  Song,  đến  khi  lâm  chung, 

thầy phải buông bỏ hết mọi thứ. Nếu nguyện của thầy chưa làm xong, 

thì  thầy  sanh  trở  lại  đây  để  tiếp  tục  độ  sinh;  công  đức  này  càng  thù 

thắng, vĩ đại. Nguyện là thứ thầy ghi tạc ở trong lòng. 

Phật và  Bồ-tát tuy đã thị  hiện  nhập  Niết-Bàn, song  thật sự các Ngài 

vẫn còn quanh quẩn, không rời những kẻ đang tu hành như chúng ta; 

có điều các Ngài không hiện ra thôi. 

Chỉ cần Kinh, Luật, Luận tồn tại, chư Phật, Bồ-tát có thể dạy mình. 

Ðừng cho rằng  không có ai truyền thọ, rồi không còn (Phật Pháp) gì 

nữa. 

Khi  lâm  chung,  đừng  nên  để  tâm  muốn  thấy  hình  tướng  chư  Phật, 

Bồ-tát. 

Cầu mà không thấy là việc tốt. 

Nếu cầu mà thấy, thì những hình tướng đó không đáng tin cậy đâu. 

Phải không mong cầu gì; chỉ tịnh tâm niệm Phật. Phật, Bồ-tát từ trong 

chân tâm thanh tịnh hiện ra thì mới thiệt đúng. 

Phải buông bỏ (sự chấp trước vào) tấm thân thối tha này. Tâm là tâm. 

Mặc kệ cái thân này biến thành tròn hay méo, đừng để ý lo lắng, chiều 













chuộng  nó. Chẳng cần  nói  xa  xôi,  hễ có chứng đắc, thâu  hoạch được 

cái gì thì vẫn còn chưa đúng. (Ý Hòa-Thượng muốn chỉ sự chấp trước 

của Thầy Quảng-Hóa, rằng Thầy còn chấp vào sự kiện mình đã chứng 

kiến Ðức Quán-Âm hiện thân). 

Trong  cái  này  (Hòa-Thượng  chỉ  vào  tâm  Ngài),  chẳng  có  vật  gì  cả. 

Các vị đó (Hòa-Thượng chỉ nhóm cư-sĩ tại gia đang ngồi nghe giảng) 

thì vẫn còn đủ thứ. 

Hiện tại, các bạn đêm ngủ nằm mộng mà sáng ngày ra cũng là ở trong 

mộng. 

Các bạn hệt như đang đóng phim vậy; cuốn phim này dài lắm - cả đời 

bạn, song chẳng khác gì giấc mộng ban đêm! 

(Hòa-Thượng  khuyến  khích  Thầy  Quảng-Hóa  niệm  Phật  bằng  thực-

tướng - hình tướng chân thật thì không hình hài, không sanh diệt; tức 

là chân tâm? chứ đừng niệm Phật bằng sự-tướng - còn chấp trước vào 

hình hài, sắc tướng, công việc trần gian thế sự ). 

Ngày hôm nay tôi nói bấy nhiêu thôi. Kẻ xuất gia thì sẽ lãnh hội được 

phần nào, chứ người đời thì không có ai hiểu. 

Xưa  kia  cổ  nhân  chỉ  nói  một  câu  là  đủ,  hôm  nay  tôi  nói  quá  nhiều! 

Chờ khi về rồi, các bạn từ từ lãnh hội thì sẽ giác ngộ, thấu suốt hết. 

---o0o--- 

Chương V: Việc Làm Ba-La-Mật 

 1.Thẳng Thắn 

Làm việc thế nào mới tốt? 

Mọi  người  cần  cùng  nhau  chung  sức  làm.  Không  phải  bạn  nói  ngoài 

miệng, sai khiến kẻ khác làm; đó là thái độ cần tránh. Hãy từ tốn, ôn 

hòa  giải  thích  cặn  kẽ  công  việc,  cách  làm,  cho  người  nghe  hiểu  rõ 

ràng. Ví như giải thích việc trồng hoa  mà y không hiểu, bạn hãy làm 

cho y thấy; nếu không vậy thì công việc sẽ không thông suốt, cả bạn 

và y đều sanh phiền não. 



























Khi sư-huynh, sư-đệ làm việc chung, hay khi phân phối công tác, các 

bạn phải dựa vào tinh thần Phật Pháp mà làm--phải lịch sự, lễ độ. 

Ðừng  nên  lớn  tiếng  ra  lệnh,  sai  cái  này,  chỉ  cái  nọ...  như  là  cha  sai 

con, chủ sai tớ; đó là cách thế tục, không tốt! 

Ðừng sợ mích lòng kẻ khác. 

Bạn làm quản lý thì phải ráng làm cho tốt. Hễ điều gì cần nói thì phải 

nói;  chớ  vì  tình  cảm  riêng  tư  (việc  cần  nói  mà  không  nói),  để  tránh 

mắc cái lỗi trồng nhân sai lầm. 

Làm  quản  lý  không  phải  dễ.  Do  đó  hễ  Thầy  Quản-lý  giao  phó  bạn 

chuyện  gì--bất kể tốt,  xấu--bạn  hãy  vui  vẻ tiếp  nhận, đừng  nổi  nóng. 

Như vậy, đầu óc mới sáng suốt. 

Ðiều  tốt thì  lượm  về  học,  điều  xấu  thì  vất  một  bên.  Trong  lòng  thấu 

suốt rõ ràng là đủ. Cứ theo đây để tu hạnh Nhẫn-nhục Ba-la-mật. 

Khi tu hành, bạn đừng hỏi "đúng" hay "sai", cũng đừng quan tâm "có 

lý" hay "vô lý." Ðó là điểm khác biệt giữa người xuất gia và tại gia. 

Các bạn hãy nỗ lực tu hành. Có vấn đề khó khăn thì hỏi Sư-Phụ, tôi sẽ 

giải đáp cho. 

Thầy Quản-lý nói bạn làm sao, bạn cứ làm vậy. Với thái độ này, đầu 

óc bạn sẽ không nghĩ ngợi lăng xăng; và như thế, sẽ dễ dàng tu hành. 

Nếu Thầy Quản-lý nói bạn làm việc mà Thầy lại làm sai, thì bạn chớ 

tranh cãi, cứ thuận theo ý Thầy mà làm; tự nhiên bạn sẽ thể hội được 

chân lý chuyện này. 

Việc gì không rành rẽ, bạn nên hỏi Sư-Phụ hay sư-huynh. 

Ðừng vì sợ mất mặt, rồi tự mình đặt bày làm càn. 

Mục đích bạn làm việc là để tiêu trừ nghiệp chướng của chính mình, 

không phải làm cho kẻ khác. Khi nhiều người làm chung, hễ ai không 

biết, bạn hãy chỉ bảo cho người ấy. Nếu y làm không giỏi, bạn hãy tận 

tình giúp đỡ y. 























Ðừng  nên phân chia ranh  giới  giữa  mình  và  người quá rõ rệt (đây  là 

việc  "của  tôi",  kia  là  việc  "của  anh").  Hễ  người  nào  không  làm,  bạn 

chớ  nổi  nóng,  bực  dọc,  mà  nên  vui  vẻ  làm  thay  cho  người  ấy.  Hãy 

luôn luôn có lòng từ bi (độ lượng, biết tha thứ)! 

Khi làm việc gì, bạn chớ tính toán lợi hại riêng tư. 

Hễ thấy việc gì làm chưa xong chưa tốt, bạn hãy tới làm. Ðừng nói gì 

tới kẻ khác (chỉ trích, cật vấn sao anh không chịu làm...), vì công đức 

của  việc  làm  là  thuộc  về  bạn.  Nếu  bạn  cứ  nói  tới  người  khác  thì  chỉ 

tạo thêm khẩu nghiệp. 

Làm việc là cách để mình tiêu trừ nghiệp chướng của chính mình, chứ 

không phải làm giùm ai khác. 

Làm việc gì mình cũng sẵn lòng tình nguyện (không phải bị bắt buộc 

mới chịu làm), thì trí huệ sẽ phát triển. 

Việc làm công quả ở chùa hoàn toàn "vô điều kiện" (không ai bắt ép, 

không ai  yêu cầu, bạn  muốn thì tình  nguyện  làm); do đó, khi đã  làm 

bạn chớ oán than, trách móc. 

Việc của mình thì mình cố gắng làm; đừng sai kẻ khác, khiến họ bực 

dọc. Làm cho người ta bực bội, khó chịu, thì mình sẽ không có công 

đức gì cả. Trường hợp người ta tự ý đặc biệt tới giúp mình thì khác. 

Ðừng chấp trước gì cả, chuyện gì cũng tùy duyên. 

Khi có  Thầy  hay sư-huynh  lại  giúp bạn, nếu bạn cảm thấy e  ngại, sợ 

rằng  tổn  phước,  hoặc  nghĩ  là  không  xứng  đáng  để  người  ta  giúp  đỡ, 

hoặc  bạn  sợ  để  người  ta  giúp  mình  thì  họ  sẽ  hưởng  hết  phước  đức; 

những ý tưởng như thế đều là chấp trước. 

Muốn  kẻ  khác  có  phước,  trước  hết,  mình  phải  có  phước  thì  mới 

nhường cho họ được chứ! 

Thầy Quản-lý  vì có  lòng quan  tâm  lo  lắng cho  mình,  nên  Thầy  mới 

quở trách mình, vạch rõ lỗi làm của mình cho mình biết. 

Thầy ấy chính là bậc Thiện-tri-thức--người chỉ đường tu. 





























Ðừng vì bị mắng một tiếng mà liền khó chịu, bực dọc, sinh phiền não. 

Bạn hãy luôn vui vẻ tiếp nhận lời chỉ bảo, khuyên lơn, khuyến khích 

(hay  phê  bình,  chỉ  trích) của  người  khác.  Ðừng  bao  giờ  phản  kháng, 

ương  ngạnh,  bất  phục;  rồi  kết  đảng  phân  phái,  kình  chống,  thù  hằn 

nhau. 

Ví dụ bạn lau chùi bàn ghế, Sư-Phụ nói bạn hãy lau chùi lại lần nữa, 

bạn có thể nghĩ rằng: "Tôi đã chùi sạch như vầy rồi, sao Thầy còn bắc 

tôi chùi lại nữa?" Ðó là thứ suy tư của người đời, thế tục. 

Tu  hành  thì  bạn  cần  có  tâm  thẳng  thắn:  "Dạ!  Con  sẽ  lau  lại  ngay!" 

Ðây  cũng  là  một  thứ  thử  thách  lòng  bạn,  xem  bạn  có  tu  tâm  hay 

không.  Do đó, tu  hành quý ở trực tâm--tâm  thẳng thắn. Ðây chính  là 

cách làm việc của người xuất gia. 

Nếu bạn biết làm việc, thì đi đâu bạn cũng tự tại. 

Hãy tận tình với trách nhiệm. 

Nếu cứ ăn no rồi làm biếng, không tròn bổn phận, thì khi phước báo 

cạn  hết,  nghiệp chướng ập tới, tự nhiên bạn sẽ không thể ở chùa  nổi 

(tức là phải hoàn tục)! 

---o0o--- 

 2.Nhẫn Nại 

Làm việc lao tác là để rèn luyện chính mình. Do đó, chỉ cần bạn làm, 

là  biết  bạn  như  thế  nào.  Khi  làm  việc  mà  bạn  biết  bạn  như  thế  nào. 

Khi làm việc mà bạn chuyên tâm, thì đến lúc học Phật, niệm Phật, bạn 

cũng chuyên tâm; bạn sẽ tự thấy thấu suốt. Ví như khi quét dọn, ở đâu 

chưa sạch, dù  là còn chút  xíu bụi, bạn cũng tự biết, chẳng cần ai  nói 

ra. Nhờ tánh chuyên tâm chú  ý, nên bất kỳ  việc  gì, chỉ cần  nghe qua 

một lần là bạn tự biết cách làm, và làm tốt. 

Làm việc lao tác, bạn cần biết nhẫn nại. 

Ví như khi quét dọn lau chùi, bạn làm thật sạch sẽ; thì đó cũng giống 

như bạn đã lau chùi tâm mình sạch sẽ, thanh tịnh vậy. 

























Hãy vừa làm vừa niệm Phật, không nên lơ là, phóng dật. 

Ðừng để ý thức, tâm tư, chạy lăng xăng thì thân, miệng, ý  mới thanh 

tịnh. 

Khi  làm  gì,  bạn  hãy  cẩn  thận  làm  cho  chu  đáo,  hoàn  hảo  việc  ấy. 

Ðừng  nên  tham  lam,  việc  gì cũng  làm, rồi kết quả  là không  việc  nào 

xong cả! 

Việc gì cũng phải nhẫn nại; niệm Phật cũng thế. Cứ từ từ tu thì tâm 

sẽ  hết  phiền  não;  sau  này  sẽ  không  khác  gì  Ðức  Phật  A-Di-Ðà;  vô 

cùng tự tại! 

Làm gì cũng chớ có lòng chấp trước, cố chấp. 

Có lúc gặp phải chuyện gì đó, mình muốn làm cho thật hoàn mỹ, thật 

lý  tưởng;  rồi  quên  bẵng  người  khác,  không  để  ý  tới  họ.  Ðó  là  mình 

quá chấp trước vào công việc, quá truy cầu (thành công). 

Mỗi  ngày  làm  việc  gì,  hãy  làm  cho  rõ  ràng,  với  tâm  lúc  nào  cũng 

hướng  về Phật, cũng  trên đường Ðạo. Như vậy thì quét rác bạn cũng 

có  thể  ngộ  Ðạo,  vì  tâm  bạn  lúc  ấy  chính  là  đang  quét  bụi  bặm  vô 

minh! 

Các bạn làm việc biên chép sổ sách giấy tờ (tại văn phòng của chùa) 

thì kết được thiện-duyên rất  lớn  với chúng sanh; khác  hẳn  với  người 

đời khi họ cũng làm việc ở văn phòng hay công sở. Công đức của bạn 

cũng  bằng  với  công  đức  tụng  công-phu  buổi  chiều  vậy;  cho  nên  bạn 

chớ so sánh rồi sanh lòng bực bội, phiền não. 

Ðừng  nên  chấp  trước  vào  hình  sắc,  tướng  trạng;  cũng  đừng  câu  nệ 

chuyện ăn mặc, không vừa ý cái này, chẳng ưng ý cái kia. Nếu không, 

rốt  cuộc  bạn  đã  chẳng  làm  được  việc  gì  giúp  chùa  mà  lại  còn  bị  áo 

quần, ăn mặc lôi cuốn. 

Mình cần xả thân làm bất kỳ việc gì cho chùa. 

Nếu  quá  lo  lắng  gìn  giữ  cái  thân  này,  thì  khó  mà  tu  phước  đặng; 

ngược lại, còn bị cái "túi da" thối tha này lừa mình nữa. 

Cứ theo lời tôi mà tu hành; vừa làm vừa niệm Phật. 














Trừ  hết  chấp  ngã  và  chấp  pháp,  thì  trí  huệ  mới  khai  mở.  Trí  huệ  thì 

không có sắc tướng gì cả, không thể sờ mó, cầm nắm nó đặng. Song, 

nếu trí huệ khai mở, tuy  mình không biết, nhưng hễ gặp việc gì, nhìn 

qua là mình thấu triệt, biết phải làm gì ngay. Ðó là trí huệ thật vậy! 

Việc niệm Phật phải được phối hợp với việc làm. Niệm Phật cho đến 

lúc tâm yên tĩnh, thì lúc ấy chính là tự tánh mình niệm, tức là nhất tâm 

rồi đó. Khi làm việc, cũng cứ niệm Phật; mà kẻ khác thì không biết là 

mình đang niệm. Cứ chuyên tâm làm việc, đừng khởi vọng tưởng hay 

nghĩ  ngợi  gì khác, thì  đó  mới  là  nhất tâm, cũng  là tâm  Phật,  hợp  với 

Phật Ðạo vậy. 

Chỉ  khi  có  chánh  niệm  thì  điều  gì  mình  biểu  hiện  hay  làm  ra  mới 

mang tánh cách từ bi; quan điểm mình có cũng tự nhiên là chín chắn, 

đúng đắn. Ðây cũng là tâm Phật vậy. 

---o0o--- 

 3.Khéo Léo 

Hỏi: Sư-phụ  nói  rằng  chúng  con  không  nên  chấp  trước.  Nhưng  nếu 

không chấp trước, thì công việc làm sao làm tốt đặng? 

Ðáp:  "Không  chấp  trước  vào  công  việc"  không  có  nghĩa  là  chểnh 

mãng, lơ là, thiếu trách nhiệm, bê bối, cẩu thả; cũng không phải là làm 

thục  mạng,  cắm  đầu  cắm  cổ  làm  quá  trớn;  mà  nghĩa  là  làm  việc  gì 

xong rồi thì coi như không có gì xảy ra cả. 

Khi  lòng  bạn  còn  để  ý,  còn  quái  ngại,  lo  nghĩ  về  công  việc,  không 

buông  xả được; thì đó  là chấp trước.  Khi  làm  việc  với  thái độ không 

chấp trước, thì mới làm tốt đặng. Hễ chấp trước, việc làm sẽ không tốt 

được;  vì  chấp  trước  thì thiếu  trí  huệ,  mà  làm  việc cũng còn cần  phải 

có Ðịnh-lực, cần phải có sự tập trung, chuyên chú nữa! 

Làm  việc  gì  cũng  cần  dùng  trí  óc,  suy  tư cho  thấu  triệt; chứ  không 

phải ai nói sao thì mình cứ y lời mà làm theo một cách cứng ngắc (câu 

nệ, không biết uyển chuyển vận dụng). 

Cần phải có năng lực phán đoán, biện biệt; đừng như con chó ngu dốt, 

thấy  người  ta  quăng  cục  đá,  nó  không  biết  là  quăng  cái  gì  mà  cũng 

chạy theo tha về! 





















Làm  gì  cũng  phải  định  trước  kế  hoạch;  chớ  có  bê  bối  cẩu  thả,  làm 

qua loa lấy lệ rồi thôi! 

Phải  xử  lý  những  công  việc  và  những  đồ  đạc  trong  chùa  thật  thích 

đáng, viên mãn. Như trồng  một khóm cây, nếu bạn không quyết định 

kịp thời để trồng cho đúng lúc, thì cây sẽ chết khô; lúc ấy, lỗi lầm là ở 

bạn. 

Bớt  dùng  trí  óc--nhưng  không  có  nghĩa  là  đừng  suy  nghĩ  về  công 

việc, mà có nghĩa là việc gì tới tay, làm xong rồi thì thôi! 

Ðừng nên khởi tâm phân biệt (bàn bạc, khoe khoang, than vãn...), làm 

sanh ra đủ chuyện thị phi (tranh chấp, cãi cọ, lý luận...). 

Ðối  với  công  việc  thì  như  vậy;  đối  với  người  khác  thì  cũng  lại  như 

thế! 

---o0o--- 

Chương VI: Hạnh Xuất Gia 

 1.Xuất Gia Ðể Làm Gì?  

Ðã xuất gia rồi, bạn phải hiểu ý nghĩa của việc đi tu. Bạn phải tự chủ; 

chớ để kẻ khác xỏ mũi lôi đi. Việc cần nghe thì nghe; việc chẳng đáng 

nghe, đừng nghe; mỉm cười là đủ. 

Hãy thường nhìn thủng tấm áo nâu sòng, tự sờ đầu trọc, mà cảnh giác 

chính  mình:  "Ta  là  tăng-sĩ!"  Nếu  không  làm  vậy,  đôi  khi  bạn  quên 

phắt, bất giác để tâm chạy rông, không còn là tâm của kẻ xuất gia nữa. 

Sáng vừa thức dậy, bạn hãy lập tức sờ đầu mình, tự hỏi: "Vì sao tôi đi 

tu?" 

"Vì liễu sanh thoát tử, vì chấm dứt luân hồi!" 

Tu cho có đức hạnh là điều quan trọng nhất. 

Ở chùa để làm gì? Chính là để tu đức hạnh, tu cái bản lai diện mục. 

Bạn  cứ  xem  xét  những  thứ  chung  quanh  Sư-Phụ  thì  sẽ  hiểu  ngay. 

Nghe xong việc gì, bạn cũng phải cố thể hội, chớ để thoáng qua tai. 





























Những Tăng, Ni trẻ tuổi thì tình cảm còn nặng nề lắm. Song, thân đi 

tu thì đầu óc cũng phải đi tu. Ba nghiệp thân, miệng, ý của người xuất 

gia thì hoàn toàn khác hẳn của kẻ tại giạ Bạn phải biết làm sao để liễu 

sanh  thoát  tử.  Mục  đích  mình  tu,  điều  mà  mình  đeo  đuổi,  chính  là 

thoát khỏi vòng sanh tử! 

---o0o--- 

 2.Con Ðường Siêu Thoát Của Người Tu 

A.      Trước và Sau Khi Thọ Giới 

Chưa hiểu thông Phật Pháp mà đã thọ Giới, thì rất dễ sanh tâm cống 

cao, ngã mạn. 

Bạn  chớ  mù  mù  mờ  mờ  xuất  gia,  rồi  mù  mù  mờ  mờ  thọ  Giới.  Thọ 

Giới là vì cầu sám hối, không phải là lết cái thây đi, lết cái thây về. 

Khi ở Giới-đàn, bạn hãy ít nói, ít cùng người khác trao đổi (hay phan 

duyên). Hễ có thì giờ thì hãy lạy Phật, niệm Phật. 

Ở  Giới-đàn,  người  cầu  thọ  Giới  tới  từ  mọi  nơi,  nên  luôn  luôn  đông 

nghẹt. Phải nhớ rằng, mình đến đây không phải để thi đua với họ xem 

ai mặc đẹp hơn, ở tốt hơn, hay ăn ngon hơn! 

Khi đi thọ Giới, nếu bạn chịu khó, nhẫn nại, thì sẽ nhập Ðạo được. 

Phàm chuyện gì (ở Giới-đàn) cũng rất đơn giản; bạn chớ cùng kẻ khác 

so sánh  xem ai ăn  ngon,  ngủ tốt,  hoặc chuyện  này  ra sao, chuyện  nọ 

thế nào... Thọ Giới là lúc học oai nghi, quy củ; chứ không phải là lúc 

bàn luận, nói chuyện thị phi, tạo khẩu nghiệp. 

Sau khi đã thọ Giới, bạn phải hoàn toàn khác biệt so với lúc chưa thọ 

Giới--lấy Giới làm Thầy, làm thêm nhiều khổ-hạnh, quét sạch, sửa đổi 

hết mọi thói hư tật xấu, dứt tuyệt mọi ý nghĩ xấu ác. 

Bạn phải luôn thường tụng Giới; như vậy mới không có những thứ ái 

tình yêu đương lăng nhăng. 

Có Giới Luật câu thúc, kềm giữ, thì bạn  mới không dễ làm điều sai, 

chuyện quấy. 

































Thọ  Giới  là  thọ  sự  nhẫn  nhục.  Khi  tai  bạn  nghe  người  ta  chưởi  rủa 

hay  khiêu  khích,  chọc  tức  mình,  mà  bạn  chẳng  để  tâm  vào,  thì  đó 

chính là Giới. 

"Giới"  là  giới  nội  (tự  răn  chế  mình),  chứ  không  phải  là  giới  ngoại 

(kềm chế kẻ khác). 

Ngay lúc lòng bạn vừa dấy lên một ý niệm xấu ác, bạn hãy dùng Giới 

Luật để ngăn chận nó lại. Ðó gọi là lấy Giới làm Thầy. 

Cần phải học thuộc Tỳ-Ni Nhật Dụng và ứng dụng hằng ngày. 

B.      Vất Bỏ Danh Lợi 

Khi chưa thọ Giới, vì không biết quy củ, Giới Luật, nên bạn có phạm 

Giới; đó là không cố ý. Nay đã thọ Giới; hiểu Giới mà phạm Giới, thì 

đó  là  cố  ý.  Tội  này  nặng  lắm.  Thọ  Giới  rồi  thì  phải  giữ  Giới,  hảy  y 

theo Giới Luật mà tu hành. 

Thọ  Giới  không  phải  là  thọ  mấy  cái  giới-ba  (cái  dấu  đốt  trên  đầu). 

Giới là ở tâm. Do đó, khi biết mình làm điều gì sai quấy, hãy lập tức 

sám  hối.  Khi  bạn  trì  Giới  đàng  hoàng,  thì  sẽ  không  còn  tướng  (hay 

quan niệm về) nam nữ nữa. 

Thọ  Giới  rồi  thì  phải  đem  Giới  ra  thực  hành.  Không  phải  thọ  Giới 

xong  là  lên  chức  Ðại  Ðức,  Ðại  Pháp-sư.  Giữa  người  tu  với  nhau 

không hề có sự phân chia cao thấp. 

Có nhiều kẻ đi thọ Giới lại học được thêm lòng tham lam. Ðến khi về 

chùa  thì  trở  nên  ham  hưởng  thụ,  thích  ăn  ngon,  mặc  đẹp,  ở  chỗ  tốt; 

không còn biết gì về dũng mãnh, tinh tấn nữa. 

Trong Giới Luật có dạy rõ quy củ của mọi việc, đến cả việc của Thầy 

Chấp-sự. Bạn phải học, đọc cho thấu đáo, thì  mới không dễ phạm sai 

lầm; và sau này nếu có ra làm chấp-sự, bạn mới làm việc tốt đặng. 

Giới là để răn chính mình; do đó, cầu sám hối cũng là Giới. 

Giữ Giới,  nhưng  đừng  đi  tới  chỗ  cực  đoan,  chấp  trước.  Nếu  không, 

tuy mình có ý giữ Giới mà kết quả lại là bị Giới đẩy văng đi. Bởi vì, 





























giữ  Giới  thì  không  sanh  phiền  não  (làm  cho  mình  hoặc  người  khác 

phiền não, đau khổ) và không xung đột với kẻ khác. 

Khi bạn có tướng mình, tướng người (phân biệt ranh giới giữa tôi và 

anh, của tôi và của anh), chắc chắn bạn sẽ dễ gặp tranh chấp. Tới chùa 

xuất  gia, không phải  là để đấu tranh, cãi  vã. Xuất gia thì phải  "thống 

lý đại chúng", hòa hợp với mọi người; được vậy thì ai cũng tốt. 

Tới chùa xuất gia, không phải là để tranh chấp coi ai đúng ai sai. Thái 

độ đó rặt là thứ thế tục, lúc nào cũng chia ra mình và người. 

Ðã xuất gia tu hành thì không cạnh tranh, ganh đua, cũng không cãi 

vã hơn thua, ít nhiều, đúng sai...; mấy thứ đó toàn là "mùi" danh lợi. 

Khi  Hòa-Thượng  nói:  "Người  xuất  gia  không  được  tham  danh  hám 

lợi. Vì hễ có lợi tất sẽ có hại, do đó, không được nuôi dưỡng lòng ham 

muốn danh lợi"; thì có người hỏi: "Vậy như hiện nay, danh tiếng của 

Sư-Phụ vang lừng bốn biển thì sao?" 

Hòa-Thượng  trả  lời: "Ta  cũng  không  hề  hay  biết  gì  tới  nó,  vì  chúng 

đều là huyễn hóa. Không ai biết gì về mình là hay nhất!" 

Người hỏi gật gù: "Ðó mới chính là công phu chân thật!" 

---o0o--- 

C.      Ðiều Cái Tâm Này!  

Bây giờ các bạn tuy đã xuất gia, song các bạn giống như ở tại biển cả 

mênh mông, tìm không ra lối thoát vậy. 

Người xuất gia cần phải vô sở cầu (không có mong cầu gì cả) và vô 

sở  trụ  (không  để  cho  tâm  vướng  vào  bất  kỳ  chuyện  gì,  việc  gì,  hay 

quan niệm, tâm trạng, tình cảm gì). 

Bạn phải tu tánh; tức là sửa đổi tánh nết, thói quen xấu; cũng tức là tu 

Phật-tánh. Mỗi người, ai cũng có Phật-tánh thanh tịnh; Phật-tánh này 

chính là Ðạo. 

Bạn nên tùy thuận tánh tình của kẻ khác (chớ sinh xung đột), hòa hợp 

với mọi người. 































Xuất gia là để trị cái tâm lăng xăng như khỉ, sửa cái ý chạy rông như 

ngựa. 

Xuất  gia  thì  phải  dụng  công  làm  việc  trong  mọi  thời  mọi  lúc,  phải 

niệm Phật để điều phục cái tâm. 

Người xuất gia nên niệm Phật cho nhiều, không nhất định là cứ phải 

ngồi Thiền; bởi vì khi công phu Thiền chưa chín muồi, bạn dễ bị dính 

vào ma sự. 

Người xuất gia cần phải xả thân--ai chưởi rủa, hạ nhục, chê bai, dằn 

vặt, xử tệ..., bạn phải dửng dưng như không. Phải quét sạch sành sanh 

mọi quan niệm về tự ngã (cái "tôi", của "tôi") thì mới tu hành nổi. 

Ðã xuất gia rồi, bạn phải dẹp sạch lòng tham lam ăn uống, ngủ nghỉ, 

ở  sướng;  như  vậy  thì  bạn  mới  tu  đặng  phước,  huệ.  Ðừng  như  kẻ  tại 

gia; đầy thứ tham luyến. Tăng là một trong ba viên ngọc (Tam Bảo--

Phật, Pháp, Tăng). Do vậy, là Tăng (Ni), bạn phải tu cho giỏi cho tốt; 

mà duy chỉ có đạm bạc, đơn sơ thì  mới có thể tu hành Giới, Ðịnh và 

Huệ. 

Chùa là đạo tràng công cộng. Những Tăng, Ni từ các chùa khác  lại, 

nếu họ giữ được quy luật thì đều có thể ở lại chùa để tu. 

Công  hạnh  của  người  xuất  gia  là  tu  ở  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức--

năm Ấm; tu để khiến chúng đều "không." Do đó, hãy mặc áo vải thô, 

ăn cơm đạm bạc. Ðiều này không có nghĩa là bạn tuyệt thực, mà nghĩa 

là ăn đủ no, mặc đủ ấm là tốt rồi; không được tham lam, đua đòi. 

Về chuyện ăn uống; đối với người xuất gia thì ai cho gì, nấu gì, thì ăn 

nấy.  Không  được  chấp  trước,  kén  chọn;  không  được  ham  ăn,  thích 

ngon. Ðồ ăn ít một tí, hư thiu một chút cũng vẫn ăn. Nếu cứ ham ăn, 

thích  ngon,  thì  nghiệp  của  bạn  không  dễ  tiêu  trừ  đâu.  Nếu  bạn  còn 

khởi  lòng  tham  ăn,  thì  luân  hồi  thoát  không  lọt!  Kỳ  thật,  thức  ăn  gì 

nếu  đem thử nghiệm  thì cũng có thể  tìm  ra độc tố.  Khi  đại-chúng ăn 

thức gì thì bạn ăn thức nấy là đủ rồi; đừng sinh bực dọc, khó chịu quái 

ngại đủ chuyện. 

Người xuất gia đừng bao giờ sợ chết. Chết thì về Tây phương, càng 

tốt chớ sao! 













Người tu cần phải có sức mạnh "biến vạn sự thành vô sự" mới được! 

Khoác trên mình tấm cà-sa rồi, bạn phải tu đến chỗ không còn bị việc 

gì làm quái ngại, bận tâm. Không quái ngại, bận tâm về chuyện thế sự; 

không vướng lòng vào việc nhân tình... Hết thảy mọi sự, hễ quái ngại 

là thừa. 

---o0o--- 

 3.Tự Ðộ 

A.      Chùa Thập Phương 

Chùa thì ai cũng có thể tới ở để tu được. Kẻ tới trú phải giữ nội quy 

do chùa đặt ra. Bạn không được coi mặt người tốt xấu, rồi tự tiện làm 

theo ý mình, muốn cho ai trú thì trú. 

Khi  có  người  tới  trú  ở  chùa,  bạn  không  được  có  tâm  phân  biệt,  so 

sánh, chuyên  môn kể  lể chuyện  xấu,  lỗi  lầm của  người ấy.  Làm  vậy, 

bạn sẽ khiến  người tu khó  tu. Chỉ cần  y tôn trọng,  tuân theo  nội  quy 

của chùa là đủ rồi. 

Ðừng nên so sánh, phân biệt vị này là đệ tử của ai, vị kia là đệ tử của 

ai.  Hễ  người  nào tuân  giữ Giới  Luật, quy  củ, thì đều  giống  nhau  hết. 

Ai  ai  cũng  là  đệ  tử  của  Phật.  Nếu  bạn  cứ  chia  ra  rành  mạch  rằng: 

"Thầy là kẻ ở ngoài tới, tôi là đệ tử của Sư-phụ ở chùa này..."; thì bạn 

chẳng phải là thầy tu! 

Là người xuất gia, bạn chỉ cần tu hành cho đúng với giới Luật. Hễ bạn 

tu đàng hoàng thì đi tới đâu bạn cũng được mọi người cung kính, đến 

cả Thiên,  Long, Bát  Bộ cũng  ủng  hộ, bảo  vệ bạn,  và chùa ở  nơi  nào 

cũng đều là nhà của bạn! 

---o0o--- 

B.      Chỗ Lầm Lẫn 

Khi bạn tu hành, nhất định bạn phải tu ở chùa lớn (đại tùng-lâm). Tu 

ở những nơi có đại-chúng đông đúc thì mới có thể rèn luyện thành bậc 

nhân tài. 















Khi tu, cần phải tu ở chùa lớn, đông chúng. Bởi vì chỉ ở chốn nhiều 

người  bạn  mới  biết  và  học  được  kinh  nghiệm  từ  những  điểm  xấu. 

Những  kẻ  xấu  ác  trong  chùa  đều  là  những  kẻ  chỉ  đường  để  bạn  biết 

mà  tu  tiến  bộ  hơn.  Ða  số  các  Tổ-sư  đều  xuất  thân  từ  chỗ  làm  bếp, 

trồng rau, chẻ củi... trong chùa. Chính những chỗ không ai thèm chú ý 

tới, không ai giành làm, mới là nơi để bạn tu hành! 

Khi bạn tu ở chùa lớn, hãy chịu kham khổ về chuyện ăn, ở, mặc. Mắt 

bạn hãy làm như chẳng thấy gì, tai bạn làm như không nghe gì, giống 

hệt  tên khờ. Cứ  vậy  mà tu thì Ðức  Hộ Pháp Vi-Ðà chắc chắn sẽ bảo 

vệ bạn. Sau  này khi bạn đi đến đâu, ai thấy cũng kính trọng bạn  như 

Phật  vậy.  Bấy  giờ,  bạn  muốn  xây  chùa  thì  lập  tức  sẽ  có  kẻ  ủng  hộ 

ngay. 

Ngày  nay chúng ta đã có  một  ngôi chùa tốt,  một đạo-tràng  lý tưởng 

để  tu  hành;  bạn  chớ  có  vọng  tưởng,  tính  toán  coi  ở  chỗ  nào  còn  có 

chùa tốt hơn. 

Khi  lòng  bạn  không  an  định  thì  không  cách  gì  bạn  có  thể  tu  hành 

được! 

Hỏi:  Tôi  muốn  rời  chùa  này  tới  chùa  khác  tu,  hiện  nay  có  ba  chỗ; 

không biết ý Hòa-thượng thì chỗ nào có nhân duyên với tôi? 

Ðáp: Bạn ra đi là vì tâm bạn không an ổn hay là vì chùa không an ổn? 

Nếu  tâm  bạn  không  an  thì  dù  bạn  có  chạy  tới  Tây  Phương,  bạn  vẫn 

không an tâm. 

Khi  tâm  bạn  lăng  xăng,  bứt  rứt,  chạy  rông,  mà  bạn  chuyển  nó  ngay 

tức thời, thì tâm sẽ an định. Do đó, giữ Giới Luật là việc cực kỳ quan 

trọng.  Hễ bạn  giữ Giới thanh tịnh  thì tâm  sẽ thanh tịnh.  Khi tâm bạn 

không an ổn, nhìn việc gì bạn cũng có ngã-tướng (chấp chặt vào quan 

niệm về mình và của mình); do đó bạn phải nhìn mỗi một sự việc đều 

không phải là ta, và cũng không phải là của ta. 

Muốn tới Tây Phương, bạn phải tu tới chỗ tâm không còn loạn, tức là 

vọng tưởng không ùn ùn nổi lên nữa. Khi đối diện với bất kỳ chuyện 

gì,  lòng  bạn  cũng  chỉ  có  một  niệm  thanh  tịnh,  thì  đó  chính  là  Tây 

Phương. 

























Tâm không an, thì vọng tưởng cứ lăng xăng mãi. Do vậy, bạn phải lấy 

tâm  để  an  tâm;  nếu  không  vậy  thì  làm  sao  "an"?  Khi  tâm  bạn  muốn 

chạy rông, hảy tự hỏi rằng nó muốn chạy đi đâu. 

---o0o--- 

C.      Thăm Viếng Học Hỏi 

Ở Ðài-loan không có chỗ nào để thăm viếng học hỏi, nên bạn hãy tự 

mình nghiên cứu chính mình là đủ. 

Ðừng nên bồn chồn, bứt rứt, nóng nảy. 

Thiện-tri-thức ở đâu? Ở lòng mình! 

Khi  lúa  chín,  đầu  bông  lúa  nặng  trĩu  nên  cong  oằn  xuống;  khi  lúa 

chưa chín thì đầu  ngọn đứng thẳng  vút.  (Kẻ  hiểu Ðạo, tu  hành thành 

thục, thì  hạ thấp  mình  xuống; còn  kẻ  mới  tu Ðạo  thì  lúc  nào cũng tự 

cao, không biết uốn mình.) Ðối với người tu không tốt, bạn cũng phải 

tham  phỏng  học  hỏi;  bởi  kẻ  tu  xuất  sắc  thì  hiếm  khi  tìm  thấy,  mà  e 

rằng bạn cũng nhìn không thấu chỗ xuất sắc của người ta là ở đâu. Do 

đó,  đi  thăm  viếng  học  hỏi  kẻ  xấu  cũng  đúng;  bởi  vì  thấy  được  điểm 

xấu, điều  lỗi  lầm của  họ, bạn  hãy dùng  nó để tự cảnh  giác, thức tỉnh 

chính mình; tự hỏi mình có lỗi làm tương tự hay chăng, và tránh phạm 

lỗi ấy. 

Tham phỏng học hỏi là phải nghiên cứu điểm xấu, điểm hư của người 

ta. Họ phạm lỗi ấy ư? Mình phải tu sao để đừng phạm nó! Họ không 

tu đúng Giới Pháp; mình phải tu sao cho đúng Giới Pháp! 

Bạn  xuất  gia  là  vì  mục  đích  tu  hành,  do  đó  đừng  nên  ra  ngoài  học 

thêm  pháp  thế  gian.  Những  điều  ở  trường  Phật-Học-Viện  dạy  chưa 

chắc  hoàn  toàn  là  Phật  Pháp,  Phật-học,  vì  luôn  bị  xen  tạp  bởi  những 

môn như Xã-hội học, Kinh-tế học, v.v... Nếu bạn cứ ở gần những môi 

trường như vậy, lâu dần thì tâm bạn sẽ không cách gì thoát ly nổi thế 

tục. 

Khi các bạn đến với đạo Phật, cạo đầu đi tu, hãy xem bạn có thể liễu 

sanh thoát tử hay không; đó là điều bạn chẳng thể không hiểu. Như đã 

đi  tu  lại  còn  muốn  đi  học  kiếm  bằng  cấp,  thêm  kiến  thức;  thử  hỏi  ở 



















trường  học  có  ai  dạy  bạn  mặc  áo  thô,  ăn  cơm  đạm,  buông  xả  để  tu 

hành chăng? 

Nhiều Tăng-sĩ đã xuất gia rồi, lại đi học ở Phật-Học-Viện. Sau khi tốt 

nghiệp, họ chỉ tăng trưởng lòng ngã mạn, tự cao tự đại, cứ muốn làm 

Trụ-trì.  Song,  họ  nhờ  vào  đâu  để  "thống  lý  đại  chúng",  khiến  mọi 

người hòa hợp, vui vẻ tu hành? Họ không làm sao có năng lực để cảm 

hóa tha nhân; cũng không ai chịu nổi họ! 

Do  đó,  bậc  Tăng-sĩ  phải  thiết  thực  tu  hành  khổ-hạnh,  niệm  Phật  cho 

nhiều, phước huệ song tu. 

D.      Quan Hệ Giữa Kẻ Ðồng Tu 

Làm thân đồ đệ, nếu bạn biết Thầy của mình có lỗi lầm gì, dù lớn đến 

đâu, bạn cũng chớ nói với kẻ khác. Bởi, nếu bạn làm như vậy, thì đó 

cũng là một hành động lỗi lầm! 

Sau  khi  nghe  kẻ  khác  nói  về  lỗi  lầm  của  vị  Thầy  của  y,  bạn  đem 

những  điều  đã  nghe  ấy  kể  lể  với  mọi  người,  thì  bao  nhiêu  tội  của  y 

đều quy  vào thân  bạn. Bởi  vì  đó  là  phạm  lỗi  nói điều  xấu của các  vị 

đồng tu. 

Ðối với các huynh đệ đồng tu trong chùa, bạn không có gì phải sợ sệt 

cả. Hãy tôn trọng, cung kính lẫn nhau. 

Khi muốn nhờ ai làm việc gì, bạn đừng dùng thái độ ra lệnh (như lớn 

tiếng, ra oai, nói cộc lốc), sai khiến họ giống như cha sai con, chủ sai 

tớ; bởi đó là thái độ của kẻ thế tục. 

Mình  là  người  tu  Ðạo,  thì  phải  lấy  Phật  Pháp  làm  mô  phạm  (tức  là 

dùng lời nói nhỏ nhẹ, từ tốn, cung kính yêu cầu họ làm việc). 

Khi anh em  huynh  đệ  ngồi  với  nhau, các bạn  nên đàm  luận  về  Phật 

Pháp. Ðừng bàn tới mọi đề tài khác để tránh loạn tâm. Ðừng nên tham 

gia tán gẫu, nói những chuyện vô nghĩa, phí thì giờ. 

Khi trong huynh đệ có người nói chuyện về Phật Pháp, thì đừng nên 

xen chuyện thế tục vào. Nếu không, càng nói càng lạc để xa lắc. Hơn 

nữa, khi đã nói chuyện thế tục, thế nào bạn cũng đề cập tới chuyện ăn 

uống, thức này ngon, thức kia dở v.v... 

























Hai  chúng  Tăng  và  Ni  phải  phân  ra  ranh  giới  cho  rõ  ràng.  Các  vị 

sống tới trăm tuổi cũng phải phân rành mạch như vậy. Trừ phi bạn đã 

khai  ngộ,  chứng  quả,  có  được  Ðịnh-lực  sâu  dày;  bằng  không,  bạn  sẽ 

rất dễ phạm lỗi lầm, gây ra đủ vấn đề phức tạp. 

Khi Tăng và Ni nói chuyện với nhau, các vị không được mặt đối mặt, 

mắt ngó mắt. Khi Tăng và Ni cần trao đổi, đưa vật gì, thì hai bên cũng 

không được chạm tay nhau. 

Sư-Phụ tu có Ðịnh-lực; bằng không, Ta cũng không thể để mấy cô tới 

gần trong  tầm  một trăm  bước  nữa. Các vị  bây  giờ chưa có được  một 

phần  mười chánh  niệm; do đó, các  vị  vẫn  còn ở  trong  vòng rất  nguy 

hiểm, nên cần phải chú ý cho kỹ. 

---o0o--- 

E.      Nhẫn Nhục 

Thọ Giới tức là nhẫn nhục. Nếu bạn có thể nhẫn nhục chịu đựng hết 

mọi sự, thì bạn sẽ khó mà phạm Giới. 

Bạn  phải  tu  nhẫn  nhịn  vì  nhẫn  là  gốc  của  việc  tu.  Nếu  không  biết 

nhịn  nhục  thì  chỉ  uổng  cho  bộ  áo  nhà  tu  đang  khoác  trên  mình.  Bạn 

chớ luôn cho rằng hễ việc gì mình làm là đúng (kẻ khác là sai); thái độ 

ấy sẽ làm cho bạn khó tu tâm. 

Dựa theo lòng nhẫn nại mà tu hành thì mới là tu căn bản. Kết quả là 

đi tới đâu bạn cũng có năng lực cảm hóa người khác. Do đó, tu hạnh 

Nhẫn-nhục  mới  có  đức  hạnh;  ai  thấy  bạn  họ  cũng  sẽ  sanh  lòng  hoan 

hỷ, và bạn có thể hóa độ họ. 

Sau khi đã xuất gia, bạn phải xem hạnh Nhẫn-nhục là cao nhất, là số 

một. Những kẻ nói xấu, chửi bới, chê bai, phê bình bạn, đều là những 

kẻ chỉ đường cho bạn. Không có họ, bạn chẳng thể tiến bộ, chẳng thể 

thành tựu. 

Ðừng  cho  rằng  những  nghịch  duyên  đó  làm  khổ  bạn  rồi  sanh  lòng 

ghét  chúng,  chán  chúng,  coi  cái  gì  cũng  không  vừa  lòng  mình,  thấy 

cái  gì  cũng  gai  mắt,  rồi  bạn  nghĩ:  "Thôi,  cuốn  gói  đi  quách!  Về  nhà 

cho rồi!" Song, biết đi đâu cho tốt? Cũng không thể đi cưới vợ, vì bạn 

biết làm vậy còn khổ hơn kia mà, nào khác gì sống ở địa ngục đâu? 



















Khi bị ai công kích, phê bình, bạn nên nhẫn chịu. Dù có bị oan cũng 

ráng  nhịn.  Bạn còn  phải cảm ơn  người ta  vì  may  mắn  lắm  mình mới 

được (phê bình) như vậy. 

Khi ai đem việc xấu ác, lỗi lầm mà đổ thừa, vu oan cho bạn; bạn cần 

phải nhẫn nại. 

Dù bạn có đúng lý mà kẻ khác vu khống, nói càn rằng bạn sai bạn lỗi, 

thì  bạn  vẫn  nên  sám  hối,  xin  lỗi  kẻ  ấy  (đừng  tranh  biện);  bởi  vì  tu 

hành chính là tu ở chỗ này. 

Phải  quán  sát  như  thế  nào?  Bạn  phải  quán  những  lời  lẽ  ấy  như  tiền 

bạc; và khi người kia phun lời xấu ác thì cũng giống như y đang vung 

tiền cho bạn vậy. Nếu khi những cảnh giới ấy tới mà bạn không nhẫn, 

không biết làm sao tu nhẫn nhục, thì chỉ sanh ra đủ thứ phiền não, bực 

bội mà thôi! 

Kẻ  đả  kích,  bài  bác  chửi  rủa  bạn,  bạn  cho  rằng  y  xấu.  Song,  theo 

quan điểm tu Ðạo, y quả là người giúp bạn; bạn phải cảm ơn y. Y đem 

tiền  ở  cõi  Cực-Lạc  tới  tặng  bạn,  bạn  không  chịu  nhận,  lại  chạy  trốn, 

khóc lóc om sòm! 

Khi chuyện gì xảy đến với bạn, bạn cũng nhẫn nhịn được, thì tu mới 

tiến  bộ. Dù bạn có đúng  lý cũng đừng cãi  cọ tranh biện; cứ sám  hối, 

xin lỗi người ta là đủ. Ðó là bạn đang tích tập công đức cho chính bạn 

vậy. 

Nhẫn-nhục Ba-la-mật là hạnh mà khi bạn nhẫn nhục, bạn không cảm 

thấy  và  không  cho  rằng  mình  đang  làm  hạnh  Nhẫn-nhục,  không  rêu 

rao là mình nhẫn nhục, và cũng không đè nén, dồn ép nội tâm (không 

để lộ sự giận dữ bên trong); vì đó toàn là có tướng trạng. 

Khi  nhẫn  nhục  mà  lòng  bạn  không  hề  có  cảm  giác  gì,  không  thấy 

chuyện  gì  xảy  ra;  như  khi  có  ai  chửi  rủa  bạn,  bạn  không  biết  là  họ 

chửi mình; thì mới đúng là hạnh Nhẫn-nhục Ba-la-mật. 

---o0o--- 

F.      Một Niệm Cách Biệt 

























Nếu bạn không chịu thể hội Ðạo, thì tuy là thầy tu, tâm bạn vẫn còn 

vất  vưởng  ở  ngoại  cảnh,  xoay  chuyển  theo  cảnh  giới  và  sự  việc  bên 

ngoài; như thế vẫn còn rất nguy hiểm. 

Trong chùa cũng đầy dẫy chuyện thị phi, trắng đen, đẹp  xấu.  Kẻ có 

trình  độ  thì  nghĩ  rằng:  "Chờ  tôi  tu  khá  khá,  tôi sẽ  lại  độ  các  vị."  Kẻ 

không hiểu biết thì sẽ làm những việc hư, kết oán cừu thêm. (Ý là xem 

bạn có thể chuyển biến ngoại cảnh hay không.) 

Nếu có ai muốn hại bạn, bạn nên suy nghĩ: "Có lẽ là hồi xưa mình có 

làm hại hắn ta; bây giờ mình không nên gây thêm oán cừu, mà phải độ 

hắn." 

Chuyện gì cũng có nhân quả, dù là việc nhỏ như một cây kim, một sợi 

chỉ, một lời nói--tất cả đều có nhân quả. 

Ðừng bao giờ tập thói cố chấp. 

Có  người  hỏi:  Cái  bát  của  tôi  bị  bể;  phải  chăng  cái  bát  cơm  của  tôi 

cũng mất luôn? (Ý nói là bát bể, thì phải chăng cũng hết tu.) 

Hòa-Thượng đáp:  Ðừng  nên chấp trước. Nếu cái bát của cô bị  người 

ta làm bể, rồi có nhân việc đó mà oán hận, muốn trả thù kẻ kia, thì rõ 

ràng  là chỉ  vì cái bát  mà cô tạo oán cừu, gây  hận thù  với  người khác 

vậy! 

Khi  nghiệp  chướng  ập  tới,  vô  minh,  phiền  não  dấy  khởi,  nếu  bạn 

không có chánh-niệm thì tà-niệm sẽ nổi lên. Khi ấy, thấy ai bạn cũng 

gai mắt, bực dọc; thấy việc gì bạn cũng không hài lòng. Bạn chỉ muốn 

cuốn gói đi ở chùa khác; hoặc bạn cảm thấy đời tu vô vị, không có ý 

nghĩa gì, chỉ muốn hoàn tục cho xong chuyện. 

Bạn biết chăng; chỉ cần bạn nổi một niệm phiền não lên là bạn đã sai 

rồi, không cần phải bàn tới việc bạn có đúng lý hay không! 

Ðừng tìm coi  người  ta có  lỗi  lầm  hay không.  Bạn phải  tự  thắp sáng 

cõi lòng, chiếu rọi tâm mình, hồi quang phản chiếu--xét xem mình đã 

làm tốt chưa. 



















Tu  là  sửa  đổi  chính  mình  dựa  theo  chân  lý,  chứ không  phải  dựa  vào 

người khác. Do đó, bạn phải cung kính, tôn trọng Tam-Bảo (hiện thân 

của chân lý). 

Hễ là chúng sanh thì ai cũng có lỗi lầm hư xấu; song hễ ngày nào biết 

sám  hối,  biết  ăn  năn  sửa  đổi,  thì  tốt  liền.  Dù  là  loài  nở  ra  từ  trứng, 

hoặc sanh ra từ thai bào, từ chỗ ẩm thấp hay từ sự biến hóa--tất cả đều 

có Phật-tánh. Nhiều thứ súc sinh tánh rất linh thông, hơn cả con người 

nữa; song, chỉ tội là chúng không biết nói để chúng ta hiểu mà thôi. 

Bạn nhận thức được điều xấu của mình, đó là một việc rất tốt. 

Là người, ai ai cũng đầy một bụng phiền não; nếu không tự biết lỗi thì 

làm sao tu? Do đó, tu chính là từ đây, từ sự nhận thức này mà trừ khử 

phiền  não.  Nếu  không  vậy,  mỗi  ngày  bạn  cứ  như cũ,  chẳng  thay  đổi 

gì--cứ ăn, ngủ, làm việc, không tu để ngộ Ðạo; thì tới già bạn vẫn hệt 

như bây giờ, mà đầu óc thì đầy nhóc những phiền não! 

Bạn cả  ngày chỉ  đầy dẫy  niệm  xấu, không có  một chút chánh  niệm; 

bạn không  nghĩ  về sắc (thứ có hình  tướng  như sắc đẹp, áo quần, tiền 

bạc, chùa chiền, cơm canh...), thì cũng nghĩ tới thứ vo sắc (có tên mà 

không  có  hình  thể  như danh,  lợi,  sung  sướng,  hưởng  thụ,  ý  niệm,  tư 

tưởng...). 

Hễ bạn tranh chấp, đấu tranh, cãi vã, tính toán hơn thua, thì tâm bạn 

không  sao  được  yên.  Ðừng  cho  rằng  người  khác  sai,  mình đúng.  Họ 

không sai, không lỗi đâu; mà chính bạn đã không biết tu hành. Chỉ vì 

lòng  bạn  có  phiền  não,  tức  bực,  khó  chịu,  oán  hờn,  nên  tâm  mới 

không yên ổn. Cứ để sự việc trôi qua thì nó sẽ tan biến, và bạn mới có 

được chánh-niệm. 

Người  ta  chê  bai  bạn  xấu,  bạn  hư;  bạn  chớ  nổi  nóng,  bực  dọc,  khó 

chịu. Họ khen bạn hay, bạn tốt; bạn đừng vui sướng, cao hứng. Trong 

cái dở luôn có cái hay, trong cái tốt luôn xen lẫn cái xấu. 

Kẻ nào khen ngợi, ve vuốt, tăng bốc bạn; kẻ đó không phải là vị thầy 

tốt, không phải là bậc  minh-sư. Những ai nguyền rủa, mắng chửi bạn 

bất kể bạn đúng hay sai; họ mới chính là những bậc minh-sư. Lúc họ 

xử tệ với bạn chính là lúc họ giúp bạn thành tựu. 

















Nếu khi bị chèn ép, xử tệ, mà bạn nghĩ rằng: "Các ngài khinh thường 

tôi như vậy; song, tôi vẫn cứ tu để các ngài hiểu"; thì bạn là người có 

chí khí; và như vậy, ắt có ngày bạn sẽ thành công! 

Bạn đúng lý mà y sai; cứ để cho y làm gì thì làm, coi như bạn là sai 

lầm  vậy.  (Vì  bạn  có  giải  thích,  có  tranh  cãi  tới  đâu,  y  cũng  không 

thèm  nghe;  vậy  cãi  có  ích  gì?)  Ðó  chính  là  bạn  biết  làm  chủ  chính 

mình, không bị người ngoài hay sự việc làm lay chuyển. 

Những cảnh giới mà bạn tiếp xúc bây giờ đều là do những hạt giống 

bạn trồng xưa kia, bây giờ chúng hiện ra thôi. 

Thấy người tại gia mặc áo quần đẹp đễ (tức là một thứ cảnh), thì có kẻ 

tự  nghĩ:  "Mình  đi  tu  sao  mà  khổ  thế  này?  Cái  gì  cũng  không  có,  chỉ 

được mặc ba cái áo nâu sồng thô sơ này..."; có kẻ lại nghĩ khác: "Ôi! 

Trong cõi Ta-Bà khổ  não  này chỉ có ăn  mặc đẹp đẽ đến thế  mà thôi; 

có gì là hay, lạ đâu?" 

Nhiều nữ tín đồ khi chưa xuất gia thì nhồi phấn, thoa son, kẻ mắt, vẽ 

mày...;  bây  giờ  mấy  cô  làm  Ni-cô  ở  đây,  chẳng  ai  còn  vậy,  coi  tốt 

hơn! 

Hai người,  một cô xấu xí, một cô đẹp tuyệt. Cô xấu xí thì biết mình 

xấu  nên  đánh  phấn  đánh  son,  trang  điểm  tươm  tất  lắm.  Song,  càng 

trang điểm bao nhiêu, càng xấu bấy nhiêu; không bằng để tự nhiên! 

Tu hành cần có năng lực chịu đựng--chịu khổ, chịu ăn cơm đạm, chịu 

mặc áo thô. 

Ðời  này,  thế  giới  vật  chất  phong  phú,  muốn  gì  có  nấy  rất  dễ  dàng. 

Nhiều  thứ,  do  kỹ  thuật  tiến  bộ  nên  không  còn  cần  dùng  tới  tay  chân 

nữa, nên vô cùng tiện nghi. 

Là kẻ xuất gia tu hành, các bạn phải quan sát, suy tư về tấm gương tu 

hành  của  chư  Tổ  hồi  xưa.  Theo  bước  chân  các  ngài  mà  tu  thì  mới 

chấm dứt được sanh tử. 

Tôi  (Hòa-Thượng)  xuất  gia  tu  hành  không  phải  vì  mục  đích  hưởng 

thụ;  tôi  muốn  tu  sao  cho  việc  ăn  uống,  ngủ  nghỉ,  áo  quần  thật  đơn 

giản.  Tôi  thà  là  bị  xã  hội  coi  thường,  cho  rằng  tất  cả  mọi  thứ  ở  đây 

không thể bì được với người đời còn hơn! 















Khi  được  xã  hội  trọng  vọng,  thì  giữa  họ  và  mình  sẽ  sinh  ra  mối  dây 

tình cảm,  yêu  mến,  và  rồi  sẽ  đưa  tới  nỗi  khổ  phải  xa  cách  nhau;  kết 

quả là tạo thạnh vòng luân hồi luẩn quẩn! Khi bạn bị xã hội khinh rẻ, 

coi thường, thì bạn sẽ bớt lòng phan duyên (thích lấy cái này, sở hữu 

cái  kia,  giao  kết  với  người  này  người  nọ  để  trục  lợi),  bớt  tâm  vọng 

tưởng  (cứ  nghĩ  hết  chuyện  này  đến  chuyện  khác,  không  hết  chuyện 

này đến chuyện khác, không dứt), và dễ chuyên tâm dụng công hơn! 

---o0o--- 

 4.Ðộ Người 

A.      Biết Điều Tốt Của Thí Chủ 

Khi  thí  chủ  quý  trọng  bạn,  họ  mới  cúng  dường.  Vì  thế,  bạn  nên  có 

lòng tri ân, cảm kích, mà tu hành cho đàng hoàng. 

Như các bạn ăn mặc đơn sơ, đạm bạc, lại dám xả thân làm việc công 

quả cho chùa; người ngoài nhìn bạn họ sẽ nhận thấy rằng: "Các vị tu 

sĩ này thật làm tôi cảm động; họ biết xả thân vì Ðạo, vì chùa..." và tự 

nhiên họ muốn cúng dường bạn. Như thế, vô hình trung, bạn đã độ họ, 

khiến  họ  trồng  căn  lành  trong  ruộng  phước  đức.  Ðây  chính  là  hoằng 

Pháp, lợi sinh vậy! 

Người  tu  phải  chịu  cực  chịu  khổ,  không  được  chấp  trước  vào  quan 

niệm về "tôi" và cái "của tôi", rồi sanh ra tật thích chải chuốt cho đẹp 

đẽ, ăn uống cho  ngon  lành, và  muốn  mọi  sự phải cho tiện  nghi, sung 

túc. Thân mặc áo nâu sòng cho sạch sẽ, chỉnh tề là đủ; bởi kẻ xuất gia 

mà sống quá sướng, quá hưởng thụ thì không người tại gia nào muốn 

cúng dường cả! Người tu mà biết chịu cực, sống kham khổ, thì thí chủ 

mới khâm phục, mới muốn cúng dường. Ðời sống chỉ cần có cơm ăn 

no, có áo mặc ấm là đủ lắm rồi. 

Người xuất gia: chân đạp đất của tín thí, đầu đội trời của tín thí, thân 

mặc áo thí chủ cho, miệng ăn cơm thí chủ cúng, ngủ ở phòng thí chủ 

xây.  Cứ  tính  là  mỗi  ngày  bạn  tu  được  một  trăm  đồng  tiền  công  đức. 

Hễ bạn khởi tâm động niệm khiến thân miệng ý không thanh tịnh, thì 

khấu trừ đi ba mươi đồng. Thêm vào là tiền ăn uống đáng giá ba mươi 

đồng,  tiền  trú  ngụ  là  hai  mươi  đồng,  tiền  ăn  mặc  đáng  năm  mươi 

đồng; tổng cộng là một trăm ba  mươi đồng tiền công đức. Ðấy, công 

đức tu hành bạn làm ra trong ngày không đủ để trả những phí tổn trên; 















vậy  thì  bạn  còn  có  công  đức  gì  nữa?  Tín  chủ  cúng  dường  khó  tiêu 

lắm! 

Muốn  Tăng-đoàn  trang  nghiêm,  bản  thân  mình  phải  trang  nghiêm. 

Bất cứ ở chỗ  nào,  lúc  nào,  mình cũng phải trang  nghiêm. Thí dụ  khi 

tụng Kinh, nếu người ta thấy chư Tăng, Ni vô cùng trang nghiêm, thì 

tự  nhiên  họ  sẽ  sanh  lòng  tín  ngưỡng  đối  với  Ðạo,  và  không  coi  Phật 

giáo là thứ tiêu cực nữa. 

---o0o--- 

B.      Tiếp Đãi Tín Đồ 

Bồ-tát là kẻ độ chúng sanh, do đó mình phải rộng kết duyên lành với 

chúng sanh. Hiện tại tôi còn sống, khi người ta tới bái kiến tôi thì các 

bạn phải ráng kết thiện duyên  với  họ. Thấy tín đồ  nào, bạn cũng  nên 

tiếp đón, chào hỏi; song không được phan duyên (dùng thủ đoạn tình 

cảm  để  kiếm  lợi  lộc  riêng  tư),  không  được  cống  cao  ngã  mạn,  rằng 

"Tôi là người xuất gia, các vị chỉ là kẻ tại gia!" Bạn phải hiểu rằng tất 

cả mọi phí tổn cho sinh hoạt hàng ngày như ăn, ở, mặc của tôi đều là 

do thí chủ cúng dường mà ra! 

Khi có người kết duyên xấu với thí chủ, các bạn chớ có bị người ấy 

ảnh  hưởng,  khiến  mình  cũng  kết  duyên  xấu  với  thí  chủ.  Bạn  phải  có 

năng lực nhận định phải trái, phải tự làm chủ chính mình; bởi chúng ta 

cần rộng kết duyên lành. 

Cho nên nói: "Vị thành Phật, tiên kết nhân duyên"; nghĩa là khi chưa 

thành Phật, trước hết, phải kết duyên lành với mọi người. 

Khi có tín đồ lại chùa, bạn hãy khéo dùng lời lành tiếp đãi họ, mời họ 

lạy Phật, ăn cơm, đi dạo coi chùa. Ðó chính là kết duyên lành, và cũng 

là cách tu hành. Ðiều cốt yếu nhất là đừng bày đặt ra vẻ thanh cao, "ta 

đây là Thầy". Cái đó không phải là tu hành gì cả. Tín đồ là kẻ đang tu 

học, bạn là người tu thì phải hành Ðạo Bồ-tát. Không nên tu thứ hành 

vi xấu; phải tập cử chỉ tốt. Khi có kẻ bất lương đến chùa, bạn đừng để 

ý tới  y  là  xong. Ðừng  nên cằn  nhằn, cũng đừng chửi  rủa  người khác 

hoài.  Tu  hành  thì  phải  tu  cho  tới  lúc  có  trí  huệ;  bấy  giờ,  hễ  đụng 

chuyện  gì,  bạn cũng thấu suốt được  ngay.  Khi đó,  nói chuyện  gì bạn 

cũng có thể  nói  một cách  viên dung.  Khi  mình đã đứng  vững rồi,  kẻ 























khác sẽ do đó  mà sanh  lòng  hoan  hỷ  tiếp  nhận  lời bạn,  mà bạn cũng 

không tạo nghiệp. 

Tín đồ mang vật phẩm đến cúng dường, đó là vì họ muốn cầu phước. 

Vì vậy, dù vật nhỏ như một ngọn cỏ, bạn cũng phải vui vẻ tiếp nhận. 

Nếu khi thấy họ đem những thứ tốt đẹp lại cúng dường, rồi bạn sanh 

ra  tham  lam,  thì  bạn  không  thể  ngộ  Ðạo  được.  Khi  có  người  mang 

thức  ăn  dở  đến,  bạn  đem  nấu  lại  cho  ngon  lành,  thì  đó  là  bạn  tu  cả 

phước lẫn huệ! Nếu bạn không biết xử lý một cách thích đáng, ngược 

lại, cứ trách móc thí chủ đã cúng thức ăn hư thối; thì đó là tự bạn nổi 

phiền não và tự bạn tạo khẩu nghiệp mà thôi! 

Dù  là  người  trong  gia  đình  hay  bà  con  của  mình  tới  chùa  ăn  cơm, 

mình  cũng  nên  khuyên  họ  cúng  dường  tiền  cơm  cho  chùa  để  họ  có 

quan niệm đúng đắn (về nhân quả, nghiệp báo.)  

Bạn  nên  lân  mẫn,  thương  hết  mọi  chúng  sanh;  hãy  nghĩ  rằng  họ  và 

mình chỉ là một. Thí chủ lại tu, lại trồng thiện căn; mình phải lấy tâm 

Bồ-đề, tâm từ bi đối với họ mới đúng. 

Khi ai đang nói, bạn chớ ngắt lời hoặc nói xen vào. Chờ họ nói xong, 

mình hãy nói; đó gọi là lễ phép. Khi ứng tiếp, nói chuyện với thí chủ, 

bạn  chỉ  nên  nói  về  Phật-pháp.  Khi  họ  muốn  nói  chuyện  thế  tục,  bạn 

hãy  xin  lỗi  mà  nói  rằng:  "Tôi  không  có  thì  giờ,  xin  mời  bạn  lên  lễ 

Phật, hay tản bộ dạo chơi."  Khi  gặp kẻ  xấu, bạn chớ để  ý tới y  là tốt 

nhất; bởi vì hai đồng tiền mà đập vào nhau thì chắc chắn phải kêu lẻng 

kẻng! 

Quan  hệ  với  người đời: bất quá  họ chỉ  xã  giao  mà  thôi. Vì  vậy, khi 

bạn  ứng  tiếp  họ,  tâm  bạn  phải  biết  tự  chủ,  luôn  có  Phật-pháp  (soi 

sáng). Không nên cùng người thế tục đàm luận chuyện đời. Hãy đem 

Phật-pháp lại so sánh. 

Nói  những  chuyện  khôi  hài  song  song  đầy  ý  vị  Phật-pháp  sẽ  làm 

người nghe đỡ phiền não. 

Kẻ tu  hành  mà  không  nói Phật-pháp, lại đi đàm  luận thế sự; đó  nào 

phải là bổn phận của người xuất gia? Khi người tu mà còn nói chuyện 

trần tục của người đời, tức là y chưa đoạn được tục khí (thói quen trần 

tục); thế thì làm sao y đủ tư cách bàn tới hai chữ "tu hành"? 





















---o0o--- 

C.      Sự Nghiệp Của Bồ-Tát 

Mỗi vị Thầy đều có một phương pháp độ sinh khác nhau; do vậy, bạn 

chớ tùy tiện chê bai, phê bình. Bởi nếu làm vậy, bạn sẽ tạo ảnh hưởng 

không  tốt  đối  với  lòng  tin  Phật-pháp  của  kẻ  khác.  Việc  này  có  nhân 

quả đấy! 

Vì  muốn  độ  chúng  sanh  nên  mình  phải  hằng  thuận,  phải  chiều  theo 

chúng  sinh,  cũng  giống  như  mình  đánh  lừa  đứa  nhỏ  (vì  muốn  cứu 

mạng  nó)  vậy;  mà  phần  lớn  là  để  chúng  sinh  trồng  căn  lành  trong 

ruộng phước. 

Tôi  không  đòi  hỏi  gì  cả.  Chúng  sanh  thấy  tôi  thì  sinh  lòng  hoan  hỷ; 

song, bản thân tôi, tôi không hề biết đến. 

Làm việc gì mình cũng phải rõ suốt chân lý của việc ấy thì mới lãnh 

đạo, dẫn dắt được người ta. Nếu mình không thông suốt chân lý, làm 

sao dẫn dắt kẻ khác? 

Hiện tại, người tu cần dùng Phật-pháp và sự thật để chỉ đạo, giáo hóa 

chúng  sanh.  Không  vậy  thì  mọi  việc  đều  biến  thành  thế  tục;  mình 

chẳng  những không thể tùy thuận ai được  mà  lại còn  mất đi  lòng độ 

lượng nữa! 

Hoằng Pháp, lợi sinh: đây không phải là việc nói suông. Chỉ cần bạn 

tu  trì  cho  tốt,  thì  tự  nhiên  khi  nhìn  bạn,  ai  cũng  sanh  lòng  hoan  hỷ, 

cung kính. 

(Ví như Hòa-thượng Quảng Khâm: Ngài không hề xuống núi song kẻ 

ngưỡng mộ và quy y Ngài thì nhiều không xiết.)  

Hoằng Pháp, lợi sinh tức là cần mình hy sinh thân xác này. 

Bạn phải làm một vị Bồ-tát. Không thể cho mình tốt là đủ, rồi mặc kệ 

kẻ  khác.  Phải  coi  kẻ  khác  là  trọng  yếu,  còn  mình thì  sao  cũng  được. 

Phải làm lợi ích tha nhân. Khi bạn chỉ làm lợi ích cho riêng mình thì 

vô minh, phiền não của bạn sẽ đầy dẫy. 





















Người  xuất  gia  lấy  lòng  nhân từ làm  gốc,  lấy  phương tiện  làm dụng, 

lấy lòng đại bi làm thể. Tất cả (mọi căn lành, mọi pháp môn...) đều từ 

lòng từ bi mà phát sinh. 

Gia,  ví  như tập khí, thói quen,  vô  minh, phiền  não,  những chủng tử 

xấu  của  mình.  Quốc,  ví  như  đại  chúng.  Mình  phải  trị  gia  trước,  rồi 

mới trị quốc sau. Nghĩa là trước hết, bạn hãy trừ sạch mọi thói hư tật 

xấu,  vô  minh  phiền  não  của  mình;  rồi  sau  đó  đem  đức  hạnh  ra  cảm 

hóa kẻ khác, "thống lý đại chúng." 

---o0o--- 

 5.Ðiểm Tốt Của Việc Tu 

Xuất  gia  là  việc  đại  hiếu.  Bạn  cần  phải  báo  đáp  bốn  ân  lớn  (ơn  cha 

mẹ, ơn thí chủ, ơn chư Phật, ơn Thầy), và cứu độ ba đường khổ  (địa 

ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sinh).  Bạn  sẽ  độ  thoát  cha  mẹ  mình  trong  muôn 

vàn kiếp, không phải chỉ có cha mẹ đời này mà thôi. 

Bộ áo người tu không phải ai ai cũng mặc được. Chỉ có kẻ phước-khí 

mới mặc đặng. 

Một kẻ xuất gia, dù y không tu hành gì lắm, chỉ biết ăn chay trường, 

không sát sinh, không có tội lỗi lớn, thì kiếp sau y có thể đầu thai làm 

người lại và tu hành tiếp. Y sẽ không bị rớt vào ba đường khổ hay bốn 

loại sanh (sanh ra từ trứng, từ thai, từ nơi ẩm ướt, hay từ sự biến hóa). 

Hỏi: Khi một kẻ xuất gia phá Giới, phạm tội ác vô biên, bị rớt vào địa 

ngục, phải chăng y còn tệ hơn kẻ tại gia? Như vậy, chi bằng tu tại gia 

tốt hơn? 

Ðáp: Xuất gia tu vẫn tốt hơn! Tuy y (kẻ xuất gia) bị đọa lạc, song khi 

y chịu hết quả báo, y có thể trở lại tu hành. Chắc chắn rồi y cũng xuất 

gia, bởi y đã trồng ít nhiều căn lành rồi. (Một kẻ ngoại đạo, nếu đem 

so sánh, còn kém hơn một người xuất gia phá giới). 

Kẻ  có  căn  cơ,  thì  sau  khi  đi  tu,  y  hiểu  rõ  mọi  chuyện,  thể  hội  được 

điểm tốt cũng như điểm xấu giữa người xuất gia và người tại gia. Có 

kẻ chẳng bao giờ thể hội được điều ấy. 























Sở dĩ bạn không thể nhìn thấy, không thể biết được điểm tốt của việc 

xuất  gia,  là  vì bạn còn  nghiệp chướng. Nếu  nghiệp chướng ấy không 

tiêu trừ, thì khi bạn lâm chung, chúng sẽ hiện ra. 

Nhìn  hời  hợt thì kẻ  xuất  gia chỉ biết ăn  ngày ba bữa,  làm  vài chuyện 

này nọ. Kỳ thật, xuất gia là vì  muốn trừ khử lòng tham lam,sân giận, 

si mê và tiêu trừ nghiệp chướng. 

Có người  nói: Mấy  Thầy ăn chay  nên  nói  luận điệu của kẻ ăn chay; 

nếu ai cũng đi tu thì xã hội sẽ ra sao? 

Hòa-thượng  đáp:  Ai  ai  cũng  đi  tu  thì  chúng  ta  cùng  nhau  vãng  sinh 

Thế-giới  Cực-lạc  ở  Tây-phương;  như  thế  không  phải  là  càng  tốt  hay 

sao? 

---o0o--- 

 6.Ðạo Cao Một Tấc, Ma Cao Một Thước 

Nghiệp  ác  mình  tạo  ra  từ  nhiều  kiếp  thì  cao  ngất  như  núi.  Ðời  này, 

khi  mình  đi  tu,  những  ác  nghiệp  ấy  có  thể  xuất  hiện.  Do  đó,  có  lúc 

mình  cảm  thấy  cái  nghiệp  sau  khi  xuất  gia  lại  nhiều  hơn  lúc  còn  tại 

gia.  Bấy  giờ,  mình  cần  có  sức  lực  mạnh  mẽ  để  vượt  qua.  Nếu  mình 

không  hàng phục  được phiền  não,  lại khởi tâm động  niệm, thì sẽ tạo 

thêm nghiệp mới! 

Xuất gia tu hành là việc không tầm thường. 

Việc xuất gia thì nhiều lắm. Khi những kẻ oán, thân, chủ nợ (ở kiếp 

trước) đến đòi nợ, thì mình sanh bệnh hoặc gặp đủ thứ chuyện rắc rối 

kéo tới. Nếu mình chẳng vượt qua được thì không cách gì an lòng tu 

Ðạo  đặng.  Do  đó,  khi  bạn  bệnh  khổ,  hãy  tự  khuyến  khích,  sách  tấn 

chính mình. Lạy Phật, niệm Phật nhiều hơn thì nghiệp chướng sẽ tiêu 

tan. 

Kẻ  tại  gia  nhìn  (sinh  hoạt  người  tu)  nhưng  không  hiểu,  nên  cho  là 

người tu khổ sở lắm. Ðối với kẻ có Ðạo-tâm không kiên cố, thì y coi 

đời tu như là cuộc sống ở địa ngục trần gian; y luôn cảm thấy việc gì 

cũng không tốt và không tự tại, lại sanh phiền não nhiều. Có nhiều vị 

tuy  Ðạo-tâm  kiên  cố  hơn,  song  do  hạt  giống  xấu  gieo  trồng  từ  nhiều 

kiếp trước, nên tuy  nghe Sư-phụ  giảng  dạy  mà không để  vào  lòng  gì 























cả.  Ảnh  hưởng  của  trần  gian  thế  tục  đối  với  họ  thì  còn  nặng  nề,  sâu 

đậm lắm. 

Ở  chùa  mình,  các  bạn  còn  thấy  người  tới  từ  mọi  nơi:  nào  là  tướng 

mạo  thế  này,  hình  sắc  thế  kia...  đủ  cả.  Những  Tăng,  Ni  trẻ  tuổi  thì  ý 

niệm về tình cảm yêu đương còn nặng nề lắm. Khi thấy những cặp trai 

gái đến, nếu các vị bị cảnh tượng ấy làm tâm dao động, rồi sanh lòng 

ước muốn, ưa thích, thì các vị sẽ dứt mất Ðạo-tâm (tâm tu hành). Nếu 

các  vị  nhận  định  tâm  trạng  ưa  thích  của  mình  là  tội  lỗi,  thì  mới  có 

Ðạo-tâm. 

Kẻ  xuất  gia  trẻ  tuổi  thời  nay  thật  rất  nguy  hiểm.  Họ  rất  dễ  bị  ngoại 

cảnh làm thay đổi chí hướng. Những kẻ nửa đời xuất gia (tức là đã kết 

hôn rồi), thì đã nếm  hết  mùi đời, nên đối  với  ngoại cảnh, họ có phần 

nào tự chủ  hơn. Song  le, nếu  người trẻ tuổi  xuất  gia  mà chịu tu  hành 

đàng hoàng, thì trí huệ sẽ khai mở, rất dễ thành tựu. 

---o0o--- 

 7.Ni Chúng 

Người nữ thiếu tu hành 500 đời. Nếu biết tu, các cô có thể ngay thân 

này,  đời  này  được  giải  thoát.  Song  các  cô  đừng  quá  coi  trọng  tấm 

thân: ăn  no  là tốt rồi,  mặc ấm  là đủ thôi, không cần  ngủ thì chớ  ngủ. 

Không  làm  như  vậy  thì  chỉ  có  tham  lam,  tán  loạn,  mất  Ðạo-tâm  mà 

thôi! 

Sanh làm thân người nữ song được xuất gia, được gặp bậc đại Thiện-

tri-thức, lại được ở nơi đạo tràng mà yên ổn tu hành; các cô phải cảm 

nhận là mình vạn phần may mắn! Các cô nên mau mau tu trì, sửa đổi 

bản tánh  nóng  nảy, trừ bỏ  ý  nghĩ  xấu ác, thay đôi quan  niệm sai  lầm 

xưa kia. 

Ðài Loan vẫn còn tốt là vì các cô còn có thể xuất gia. Nếu không, e 

rằng  người  nữ trong  xã  hội  chỉ  đọa  lạc  mà  thôi.  Nay  các  cô  xuất  gia 

rồi, nếu còn không chịu tu, thì biết kiếp sau các cô có còn được thân 

người để tu hành nữa không? 

Ðừng cho rằng các cô tu như vậy là cực khổ lắm, rồi sanh lòng ghét 

cái này, bực cái kia, thấy việc gì cũng sai cũng trật; lại nghĩ: "Thôi, đi 

phứt cho rồi!" Song, các cô đi, mà biết đi đâu? Cũng không thể đi lấy 















chồng,  bởi  như  vậy,  rốt cuộc  chỉ  thêm  đau  khổ  như sống  ở  địa  ngục 

mà thôi!1 

Nhiều cô đã mắc phải căn bịnh trần trọng - bệnh nhiều tình cảm. Các 

cô không được tái phạm cái trò tình cảm dây dưa ấy, như là thích ngủ 

chung với nhau. (Nếu cô này không chịu ngủ chung với cô kia, thì bị 

cô  kia  nói  cô  này  không  tốt  với  cô).  Các  cô  phải  ngủ  riêng,  tách  rời 

một chút. Nếu các cô cứ cố chấp hoài thì chính là tà đó! 

Người nữ mà xuất gia được là chuyện khó rồi; sao các cô còn đòi hỏi 

đi đây đi đó để tham phỏng,  học  hỏi  này  nọ? Chỉ cần các cô học  hỏi 

chính mình (lúc khởi tâm động niệm, lúc có tham, sân, si, ngạo mạn, 

tà kiến). Các thầy thì mới nên đi tham phỏng học hỏi! 

Các  cô  phải  hết  sức  tránh  nói  chuyện  với  người  nam  giới,  với  các 

Thầy. 

1. Khi Hòa-thượng Quảng  Khâm (83 tuổi)  muốn  nhập  niết bàn, Ngài 

có nói: "Các ni cô ở Ðài Loan không thể chịu khổ - khổ ở đây ám chỉ 

mọi thứ khổ, ví như làm các thứ khổ hạnh, tu nhẫn nhục, hay lúc tinh 

tấn  niệm  Phật,  lạy  Phật...  mà  thân  thể  bệnh  khổ,  sức  -  các  cô  không 

chịu nổi khổ cực, thì không cách gì chứng đắc được cả!" 

---o0o--- 

Chương VII: Xuất gia và Tại gia 

 1.Tại Gia 

Tham  lam,  quyến  luyến  mọi thứ ở  trần  gian thì bạn sẽ  mãi  luân  hồi 

trong bốn loài (sanh ra từ trứng, từ bào trai, từ nơi ẩm ướt, từ sự biến 

hóa). 

Mọi  thứ  trong  xã  hội  đều  là  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức.  Khi  chưa 

xuất gia, ai cũng gieo trồng đủ thứ hạt giống của cõi trần gian tục lụy. 

Người  đời  ai  cũng  mong  cầu  hưởng  thụ  vật  chất,  ai  cũng  yêu  thích 

đẹp đẽ; ăn mặc tươm tất. Người giàu thì có năng lực truy đuổi những 

thứ ấy; kẻ không tiền thì cũng vì những thứ ấy mà lặn lội truy cầu. 





























Hễ ai tham những thứ thanh, hương, vị, xúc, pháp, thì sẽ có phần luân 

hồi trong bốn loài. 

Người đời bị ngũ dục làm mê mờ. Chỉ vì muốn ăn ngon nên sát sanh 

để nuôi dưỡng thân mạng. Họ không biết rằng ăn thịt chúng sanh tức 

là  ăn  thịt  chính  họ.  Bởi,  ăn  một  cân  thịt,  bạn  nhất  định  phải  trả  16 

lượng; đây là việc bạn không thể trốn tránh đặng. Do đó, cả một đời, 

người  đời  cứ  phải  trả  nợ,  đòi  nợ;  đời  đời  kiếp  kiếp  không  thể  thoát 

khỏi  luân  hồi.  Huống  chi  những  miếng  thịt  họ  ăn  có  khi  là  thịt  của 

chúng sinh  mà  xưa kia đã từng  là cha  mẹ  của  họ.  Làm sao tâm  mình 

có thể bất nhẫn đến như vậy? 

Kẻ tại gia sát sanh để ăn thịt; chúng sinh bị giết đều là họ hàng quyến 

thuộc của họ trong nhiều kiếp trước. "Mày giết tao, tao sẽ giết  mày;" 

cứ  vậy  mà có  luân  hồi sinh tử. Những  người tại  gia không  hiểu biết, 

thiếu  nhận thức, cho  rằng  nếu  họ không sinh con  đẻ cái  thì  mạng  họ 

khổ lắm; tự than thở rằng mình không được như gia đình kẻ khác, con 

cái đầy nhà. Họ nào ngờ rằng, không con cái tức là ít oan gia, nợ nần! 

---o0o--- 

 2.Xuất gia: Báo Đền Bốn Ân Lớn 

Hiếu thảo với chư Phật, chư Tổ, thì mới là có hiếu với cha mẹ. 

Bạn  hãy khéo  léo dùng  mọi cách cho cha  mẹ bạn  hiểu  Ðạo. Nếu có 

lòng thành, tối thiểu họ sẽ được sanh lên cõi trời. 

Là  kẻ  xuất  gia,  mình  phải  độ  thoát  bà  con  họ  hàng  của  mình.  Tối 

thiểu,  hãy  làm  cho  họ  tin  Phật,  ăn  chay  trường,  không  sát  sinh;  như 

thế mới viên mãn bổn phận của mình. 

Ân cha mẹ sinh thành dưỡng dục lớn lắm, nếu không xuất gia tu hành 

thì khó đền đáp công ơn này. Ðó là vì giữa cha mẹ và con cái vốn có 

thứ ân oán lẫn thân tình đan kết từ nhiều đời. 

Xuất gia muốn báo đáp bốn ân lớn thì bạn phải độ thoát cha mẹ bạn, 

khiến họ liễu sanh tử. Song cha mẹ nào phải chỉ có ở đời này thôi đâu; 

mà cha mẹ có từ nhiều đời trước nữa, bất quá mình không biết đó thôi. 

Không tu thì làm sao hiểu đặng kiếp trước mình có nhiều cha mẹ như 



























vậy? Song bạn chớ khởi lòng thương nhớ cha mẹ; hồi tưởng những kỷ 

niệm ấy đều là thứ sanh tử! 

Làm cha mẹ, ai cũng muốn con mình lấy vợ, sinh con, hệt như họ vậy 

- một cuộc đời đầy dẫy thương yêu, khổ, não. Nếu bạn, kẻ tu hành, mà 

ham thích những việc ấy, thì sau này bạn sẽ tha hồ đóng vở tuồng ấy. 

Ðây là những "màn kịch" mà bạn có thể diễn vô cùng tự nhiên, không 

cần phải  học cách  lễ,  nghĩa,  liêm, sĩ  gì cả.  Khi đọa  lạc  làm súc sinh, 

bạn sẽ diễn những tấn tuồng ấy tự nhiên hơn nữa! 

Cha mẹ càng tốt với bạn bao nhiêu, là họ càng có ân oán nhân duyên 

với bạn bấy nhiêu. 

Quan  điểm  của  người  tu  thật  khác  xa  so  với  quan  điểm  của  người 

đời:  Cha  mẹ  càng  thương  yêu  bạn,  thì  khi  lâm  chung,  họ  sẽ  bịn  rịn, 

không buông bỏ bạn được. Song le, bạn chớ vì thế mà sanh phiền não, 

trách móc cha mẹ bạn. 

Hãy  chuyên  tâm  tu  Ðạo.  Nếu  không,  bạn  sẽ  rơi  vào  vòng  tình  cảm 

yêu  ghét, chịu cái khổ  xa cách  người  mình thương  mến; rồi do đó bị 

cuốn hút vào chuỗi luân hồi sanh tử. Thật nguy hiểm lắm! 

Bạn chớ chấp trước (quyến luyến) cha mẹ, bà con, anh em trong đời 

này.  Họ  đều  là  những  chủ  nợ,  những  kẻ  có  ân  oán  với  bạn  từ  nhiều 

kiếp trước cả. 

Mỗi người đều do nhân quả nên sinh ra; rồi vì nhân quả nên chết đi. 

Cha mẹ, bà con của mình đều ở trong vòng luân hồi; do đó, mình phải 

mau mau tu hành để độ thoát họ. 

Mình vì nghiệp nên sinh ra, song chớ vì nghiệp mà chết đi. 

Phải tu - trên đền bốn ân lớn, dưới độ ba đường khổ. Tự mình phải tu 

cho đặng giải thoát thì mới có chỗ thành tựu. 

---o0o--- 



















 3.Ở Ðời Và Ði Tu 

Cha mẹ sinh ra ta song họ không biết ta từ đâu lại. Bây giờ mình phải 

tìm cho ra con đường sanh tử mà mình đã từ đó tới; có nghĩa là mình 

phải liễu thoát sanh tử. 

Ở đời  thì bất  quá  mình chỉ ăn  ngày ba bữa rồi trôi theo  dòng sinh  tử 

mà thôi. 

Người đời cả ngày bận rộn làm việc là chỉ vì truy cầu danh lợi, địa vị, 

vì muốn hưởng thụ vật dục, ăn ngon, mặc đẹp, ở sướng. 

Người tu có làm việc thì cũng là để huấn luyện nội tâm. Do đó, công 

việc  không  cần  quá  nhiều,  không  nên  gấp  gáp;  cũng  không  cần  ai 

khen ngợi mình; không truy cầu, ước muốn bất cứ thứ gì. Chỉ mặc bộ 

áo của Tây-phương Cực-lạc mà thôi. 

Ðối  với  người  tu,  cảnh  giới  hoặc  ngoại  cảnh  càng  xấu  thì  càng  tốt. 

Người tu càng trải nhiều gian khổ càng tốt. Ðó là điểm khác biệt giữa 

người tu và người đời. 

Người tại gia có nỗi khổ mà người xuất gia cũng có nỗi khổ. Người 

đời khổ là vì họ không có được cái nhìn sáng suốt; người xuất gia khổ 

là vì muốn liễu sanh tử, muốn ra khỏi luân hồi. 

Người đời ngày ngày đều quay đi quay lại đeo đuổi mấy thứ tài, sắc, 

danh,  thực,  thùy  (tiền  của,  sắc  đẹp,  danh  vọng,  ăn  uống,  hưởng  thụ 

hoặc  ngủ  nghỉ),  và  luôn  bị  ngoại  cảnh  làm  ô  nhiễm  tâm  tánh;  hoàn 

toàn không làm chủ chính mình. 

Người tu thì cần rửa sạch những thứ cấu bẩn ấy. Kẻ tu dù đời sống có 

chật vật, song tâm an ổn, sáng suốt là đủ. 

Khi  còn  ở  đời,  ai  cũng  chạy  theo  thứ  hoa  hòe  bề  ngoài.  Có  tiền  thì 

sung  sướng,  không  tiền  thì  khổ  sở.  Thế  nên  tính  toán  mọi  cách  để 

kiếm  tiền.  Rồi  khi  lòng  truy  cầu  ham  muốn  nổi  dậy  thì  tâm  tánh  sẽ 

hôn ám mê muội, hệt như kẻ say rượu vậy. Mọi việc ở đời đều không 

ra ngoài sự truy cầu, ham muốn; ai ai cũng vì kiếm ăn để sống cả. 

Do  đó,  người  xuất  gia  phải  luôn  phát  khởi  chánh  niệm,  suy  tư  đúng 

với chân lý; phải nói Pháp của Phật " như vậy mới giải thoát được. 























Người  tu  chúng  ta  đừng  nên  tham  lam  thì  mới  trừ  được  phiền  não, 

sân giận, si mê. Không nên có phong cách như người đời: ăn thì phải 

ăn ngon, ngủ thì phải ngủ đủ. 

Người  tu  tự  gọi  mình  là  "bần  tăng"  (sư  nghèo),  là  vì  nếu  cuộc  sống 

càng  giản  dị  bao  nhiêu  thì  sự tu  hành  càng  có  tương  ưng  bấy  nhiêu, 

chứ chẳng phải là càng giàu có sung túc hơn đâu! Nếu không như thế, 

cứ để lòng tham lam tồn tại, không chịu trừ khử; thì dù bạn nói mình 

tu  hành,  song  vọng  tưởng,  phiền  não  từ  lòng  tham  ấy  vẫn  ùn  ùn  kéo 

tới. 

Người  xuất  gia  và  người đời  khác  nhau  xa  lắm. Người tu chẳng  nói 

"đúng"  hay  "không  đúng";  bởi  "đúng"  họ  cũng  nhận,  mà  "không 

đúng" họ cũng nhận. Cứ như vậy mà bạn tu hạnh Nhẫn-nhục, thì từ từ 

bạn sẽ trừ được ngã tướng. 

Ở ngay giữa xã hội mà tu (ám chỉ kẻ tại gia), thì không dễ tu. Bởi vì 

áp  lực  của  kẻ  chung  quanh  sẽ  làm  bạn  phải  đồng  ý  theo  họ;  nếu 

không,  họ sẽ công kích bạn. Do đó,  người xuất  gia thì tu có dễ  dàng 

hơn. 

Khi đã từng trải qua sóng gió trên trường đời, rồi mới vô chùa tiến tới 

một  bước  tu  hành,  làm  hạnh  Nhẫn-nhục,  thì  bạn  dễ  hòa  đồng  với  kẻ 

khác lắm. 

Hãy phát  lòng tin, rằng:  "Tôi  nhất định phải thành  Phật!" Nói  ra như 

thế tức là có chí hướng thành Phật, thì bạn mới có động cơ khiến mình 

tinh tấn tu trì. 

Ðừng  luôn  khoe  khoang,  nói  về  chính  mình,  vì  cái  bản  ngã  sẽ  làm 

chướng ngại việc tu. 

Ngoài đời, bạn thích mặc áo quần đẹp đẽ, song vô chùa thì những thứ 

ấy không còn thích  hợp  nữa. Ở chùa, bạn  mặc thứ y phục  mà  không 

người đời nào muốn mặc. Thói quen nóng nảy, giận dữ của bạn cũng 

phải sửa đổi một chút mới được. Cứ tu, thì bạn sẽ cảm biết thấu suốt 

mọi sự. 

Xuất gia: có chánh niệm. Ngoài đời: chẳng có chánh niệm. 

Ði tu và ở đời khác nhau. 























Sinh  hoạt của  người đời  giống  hệt  như ban  ngày  nằm  mộng,  mà ban 

đêm cũng là mộng " chiêm bao giấc mộng sanh tử luân hồi. 

Người đời có thể hưởng thụ khoái lạc, đi chơi đâu đó, xem ra như là 

sung  sướng  lắm.  Song  khi  cơn  vui  qua  rồi  thì  đầu  óc  lại  quay  cuồng 

với đủ thứ vọng tưởng, phiền não; tâm không thanh tịnh đặng. 

Người tu tuy áo quần, ăn uống, chỗ ở đều chẳng sung sướng gì, nhưng 

hễ  khi  làm  xong  việc  gì  mình  cũng  có  thể  ngồi  xuống  xếp  bằng  tĩnh 

tọa, niệm Phật, tu trì " tâm thần thanh tịnh, không phiền não, tức là có 

thể đưa tới chánh niệm. 

Áo quần, chỗ ở, ăn uống tuy không  sung túc, song  mình tu  hành thì 

có sự thanh tịnh. Khi tâm mình không có vấn vương mọi thứ, mọi việc 

gì; cứ mỗi ngày đều đều như vậy; thì đó là chốn thanh tịnh. Người đời 

chỉ có thể ở trong chốn Ngũ-trược, xấu ác mà thôi. 

Nhiều người đời hy vọng con cái mình có nhiều bạn bè trai gái, thì họ 

mới  vui.  Song con cái đối  với cha  mẹ thì  không chút  lễ  nghĩa  gì,  mà 

cha  mẹ  cũng  thì  cũng  rất  dễ  dãi  với  con  cái.  Nếu  người  xuất  gia  mà 

còn thói quen thế tục, thích kết nhiều bè bạn, thì sau này sẽ còn nhiều 

"màn kịch" để họ diễn nữa! 

Ở đời đa số con cái ai cũng  ỷ  lại cha  mẹ,  nên không biết trời đất to 

lớn ra sao. Khi xuất gia thì xung quanh toàn là sư huynh sư đệ; người 

nào lo làm tròn bổn phận người nấy, mà mình cũng phải lo làm công 

việc được giao phó. Do đó, ai cũng có tánh tự lập. 

Làm  người  mà  chịu  đi  tu  thì  mới  đáng  giá.  Bởi  vì  nếu  không  vậy, 

mình cứ ở  xã  hội,  lập  gia  đình,  sinh  con  đẻ  cái,  đến  chết  vẫn  không 

buông xả được, và cũng không thanh thản ra đi đặng! 

Người đời lấy khổ làm vui; đến lúc già rồi thì sợ chết, không buông 

xả đặng con cháu. 

Người  xuất  gia  chúng  ta  tuy  tu  Khổ-hạnh,  song  nếu  vừa  làm,  vừa 

niệm Phật, thì lâu ngày chày tháng, mình sẽ thể hội được mọi chuyện 

trong  sáu  nẻo  luân  hồi.  Khi  ấy,  mình  sẽ  sung  sướng  là  đã  may  mắn 

được xuất gia. 















Niệm Phật nhiều, đủ, thì trí huệ sẽ khai phát, sẽ giác ngộ; đến khi già 

mình  sẽ  không  sợ  chết  vì  mình  đã  có  một  Thế-giới  Cực-lạc  ở  Tây-

phương để tới 

Nghiệp chướng của các bạn chồng chất như núi cao; không xuất gia 

thì bạn  nào  có  cảm  giác  tới  nó.  Nhữ kẻ  thiếu  hiểu  biết  ngoài  đời  thì 

luôn  luôn  đi  trên  con  đường  tạo  nghiệp.  Người  xuất  gia  thì  đi  con 

đường hết nghiệp, tiến thẳng tới Thế-giới Cực-lạc. 

Cổ nhân dạy: "Một tấc Ðạo, chín tấc ma" (tức là Ðạo thì ít mà ma hay 

nghiệp chướng thì nhiều). Do đó, người tu càng tiến bước thì bao thứ 

ác  niệm,  thói  hư  tật  xấu,  từ  nhiều  đời  trước  sẽ  nổi  lên.  Lúc  ấy,  bạn 

phải càng chịu khó chịu khổ hơn nữa thì mới từ từ làm nghiệp chướng 

tiêu  tan.  Ðến  khi  lâm  chung,  sen  vàng  sẽ  hiện  ra  rước  bạn  về  Tây 

Phương. 

Người đời thì làm sao hiểu đặng, do đó họ cứ ngày ngày đeo đuổi sắc, 

thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp  -  ngày  ngày  tạo  nghiệp.  Ðến  khi  lâm 

chung, quỷ La-sát hiện ra bắt họ, thì họ không đi cũng chẳng đặng! 

Bây giờ mình không xuất gia tu hành, thì khi già mình cũng như cha 

mẹ  mình: đầy  dẫy  phiền  não,  rồi  rớt  vào  vòng  luân  hồi.  Do  đó,  xuất 

gia  là  phải  rồi!  Các  bạn  không  nên  chấp  trước,  chẳng  chịu  học  tấm 

gương của kẻ đi trước! 

---o0o--- 

Chương VIII: Cảnh Giới Của Chúng Sanh 

 1.Tâm Chúng Sanh 

Vọng tưởng không có chủ tể. Phật (mới là bậc) có chủ tể. 

Tu làm sao  mà về già càng tu càng không quái ngại. Hễ muốn vãng 

sanh  thì  chỉ  nhắm  mắt  như  ngủ  là  đi  ngay.  Chúng  ta  đêm  nào  ngủ 

cũng  tựa  như  cái  xác  chết,  chẳng  biết  chuyện  gì  xảy  ra  xung  quanh. 

Sáng tỉnh dậy, mở mắt ra là lập tức bắt đầu tiến trình chấp trước; nhìn 

cái này là 'của ta', thấy cái kia là 'của mình'... 























Các  bạn  không  thể  thấy  được  những  thứ  vô  hình  hài,  vô  sắc  tướng; 

do đó không có hứng thú, không thích chúng. Vì vậy, các bạn chỉ ham 

thích truy cầu thứ có sắc tướng mà thôi. 

Lúc  cha  mẹ  sinh  bạn,  bạn  nào  hay  biết  gì.  Khi  lớn  lên  một  chút  thì 

bạn  bị  'dính  bụi  trần',  chấp  chặt  quan  niệm  về  cái  ngã  liền.  Hễ  chấp 

trước quan niệm về cái ngã thì sẽ có phiền não ngay. Song le, 

'Xưa nay không một vật,  

Làm sao dính bụi trần?'  

Những  vị  ở  cõi  trời  thấy  chúng  ta  giống  hệt  như  mấy  con  giòi  đen, 

thứ giòi ở trong cầu tiêu. Ðức Phật A-Di-Ðà phát 48 đại nguyện là để 

tiếp  độ  mình  tới  Thế-giới  Cực-Lạc;  song  mình  cứ  một  mực  tham 

luyến  cõi  Ta-Bà,  cho  khổ  là  vui,  hệt  như  mấy  con  giòi  đen  (cho  cầu 

tiêu ô uế là nơi đầy thú vị)! 

Mình  thấy  cầu  tiêu  hôi  hám  không  chịu  nổi  nên  muốn  vớt  mấy  con 

giòi  ra,  thả  chúng  vào  chỗ  nước  trong  trẻo.  Song  lũ  giòi  ấy  lại  tham 

luyến  cái  cầu  tiêu  ô  uế  hơn  mọi  thứ,  thà  chết  chứ không  chịu  đi  đâu 

cả! 

Con người ta học làm điều xấu thì rất dễ; còn học làm chuyện tốt thì 

khó lắm! 

Bốn loài chúng sanh hễ ăn no rồi thì ngủ, tâm lúc nào cũng tán loạn. 

---o0o--- 

 2.Thói Quen, Tập Khí 

Kẻ thẳng thắn dễ khai mở trí huệ. 

Cá tánh của mỗi người rất quan trọng. 

Tánh  tình  tốt,  hiền  hòa,  thì  đi  tới  đâu  cũng  hòa  đồng  được  với  mọi 

người, tùy thuận được người khác. Song tùy thuận cũng có hạn lượng; 

bởi vì đối với kẻ làm việc xấu thì mình không thể tùy thuận làm theo, 

mà phải kiên định lập trường, nguyên tắc hành động. 













Bản thân con người thì không xấu ác gì; chỉ có thói quen, tập khí là hư 

xấu. Ai cũng có thói hư tật xấu, chỉ khác là kẻ ít người nhiều mà thôi. 

Chỉ cần bạn hướng tâm tu Ðạo là đủ. Hễ bạn có thể tha thứ cho ai, thì 

hãy tha thứ ngay. Ðừng bao giờ cho người ta là hư xấu. 

Anh A có thói hút thuốc, đi đâu cũng phì phà khói thuốc. Anh B thì có 

thói đa nghi, lúc nào cũng nghi ngờ này nọ. Có lần A hút trước mặt B. 

Anh B tức giận, nghi rằng anh A khinh khi mình; thế là hai đàng sanh 

ra  cãi  vã,  xung  đột.  May  có  anh  C  biết  thói  quen  của  hai  người,  nên 

đến  giải  hòa; khiến đôi bên  từ  đó sửa đổi, bỏ thói  hút thuốc, bỏ tánh 

đa nghi. 

Bởi vậy, thói xấu mà mình không tự nhận biết để sửa đổi, thì chỉ gây 

phiền  não  cho  kẻ  khác.  Tâm  đa  nghi  chỉ  hại  mình,  chướng  ngại  việc 

tu.  Khi thấy ai  bất  hòa,  xung  khắc, thì bạn chớ đổ dầu  vào  lửa khiến 

sự tình thêm rắc rối; mà phải luôn tìm cách giải hòa! 

Có  kẻ  hay  phê  bình,  chỉ  trích,  hoặc  nói  xấu  người  khác.  Thật  ra,  y 

không tự hiểu việc làm của y là sai,  mà y cũng không cố ý  muốn chỉ 

trích, nói này nói nọ. Chẳng qua là do thói quen xấu mà y đã huân tập 

từ vô lượng kiếp về trước thúc đảy, khiến y bất giác làm vậy. 

Trước kia có  một người, khi nói chuyện với ai anh ta cũng luôn nhìn 

ngang liếc dọc, làm ra vẻ thần bí; khiến người khác khi nhìn anh ta thì 

họ có cảm giác như anh ta đang nói xấu ai đó. Kỳ thực, nào phải vậy! 

Ðó chỉ là thói quen xấu mà thôi. 

Do đó, làm  việc gì bạn cũng phải tự tại, tự nhiên;  nếu không, bạn có 

thể rước đủ thứ phiền hà vô ích vào thân! 

---o0o--- 

 3.Danh lợi và Chậm Chạp 

Mỗi người, ai cũng đầy một bụng phiền não. 

Xưa kia ở Ðại Lục (Trung Hoa), hễ người nào càng cố công tu hành, 

càng có căn cơ, thì càng bị thử thách  nhiều  lắm. Có kẻ cố ý dùng đủ 

thái độ vô lý lại chèn ép, khiêu khích người ấy. Hoặc có kẻ thấy người 

ấy gần hoàn thành một công trình gì đó thì tới phá hoại cho sụp đổ tan 

tành.  Tuy  nhiên,  phải  xem  căn  cơ  của  người  ấy  thế  nào  rồi  mới  thử 















thách đặng. Nếu thử thách kẻ không có căn cơ, bản lãnh, thì y sẽ sanh 

phiền não. 

Ở Ðài Loan thì khó mà thử thách ai. Bởi vì hầu hết các Ni-cô đều xuất 

thân từ mái nhà ấm cúng của cha mẹ, quen thói nhõng nhẽo; cho nên 

đối với họ, chỉ phải dùng toàn phương pháp thế gian mà thôi. 

Ðời xưa, có vị Sư Phụ muốn thử coi công phu tu hành của đệ tử. Ngài 

bảo đệ tử mang ngược dép lại. 

Kẻ  có  căn  cơ,  trí  huệ,  liền  quỳ  xuống;  thì  Sư-Phụ  từ  bi  chỉ  dạy.  Kẻ 

ngu si thì quả thật mang dép ngược lại ngay. Còn kẻ không có căn cơ 

thì lập tức nổi đóa, sinh phiền não; cho rằng Sư-Phụ sai lầm, cố ý làm 

cho y phiền não. 

Khi kẻ có căn cơ nghe bạn nói về y (phê bình, chỉ trích, mắng nhiếc), 

thì y biết rằng đó chính là lời Sư-Phụ y đang dạy dỗ; do đó, y biết cầu 

sám hối. 

Khi  kẻ  thiếu  căn  cơ  nghe  bạn  nói  về  y,  thì  y  lập  tức  đấu  khẩu,  hỏi 

gặng vì sao bạn dám nói động đến y; và rồi y sanh lòng tức tối, phiền 

não.  Y  sẽ  nghĩ  tới  mái  nhà  ấm  cúng  của  cha  mẹ  y,  nào  là  được  ăn 

ngon,  mặc  đẹp,  lại  được  đi  học...,  những  tấn  tuồng  cũ  kỹ  khiến  y  sẽ 

đọa lạc mãi trong luân hồi. 

Hễ  việc  gì tới  mà  mình tỉnh  ngộ, thấu triệt, thì  mình  là kẻ có căn cơ. 

Kẻ không có căn cơ thì việc gì (trái ý muốn, trái sở thích) đến với y, y 

đều sanh phiền não, bực bội. 

Kẻ không có căn cơ thì phiền  não cả  đống. Dù  bạn cố  ý  giải thích, y 

cũng không thể hiểu. 

Không trừ phiền não thì chánh niệm (sự suy tư đúng với chân lý hay 

Phật lý) không thể hiện tiền. 

---o0o--- 





























Chương IX: Nhân Quả và Sám Hối 

 1.Nhân Quả 

Chỉ  biết  ăn  uống  mà  không  biết  tu  hành,  thì  ăn  nhiều  vào,  khó  mà 

tiêu (nghiệp) đặng. 

Vì sao con  người  luân  hồi?  Bởi  vì Thất  Tình (bảy thứ tình cảm  hay 

trạng thái tâm lý), Ngũ dục quá nặng nề. 

Khi  bị  Thất  tình  và  Ngũ  dục  làm  mê  hoặc,  thì  cả  ngày  người  ta  chỉ 

biết truy đuổi tiền tài, sắc đẹp, danh  vọng, quyền  vị, ăn  uống,  hưởng 

thụ và ngủ nghỉ. Phiền não cũng theo đây mà sinh, rồi từ đó tạo đủ thứ 

nghiệp. 

Ðừng cho rằng không có luân hồi. Có! Rất khổ! 

Khi  xưa,  hai  ngài  Hàn  Sơn  và  Thập  Ðắc  (hóa  thân  của  Bồ-tát  Văn 

Thù và Phổ Hiền) thấy người ta đang làm lễ cưới thì vỗ tay cười lớn, 

nói  rằng:  'Bạn  thấy  chàng  rể  cưới  bà  ngoại  của  anh  ta  không?  Xem 

kìa, tụi nó ăn thịt cô, dì của chúng đấy!' 

Mấy người kia nghe vậy liền mắng hai Ngài rằng: 'Hòa Thượng điên 

cuồng! Nói bậy!' 

Nhưng khi Ngài Hàn Sơn kêu tên một con heo, thì con heo ấy chạy tới 

phía Ngài liền: xác nhận là có luân hồi rồi! 

Những ai thích đẹp đẽ, đi giày cao gót, thì sau này (quả báo của tập 

khí đó) y tự nhiên sẽ đầu thai làm ngựa, không cần phải mang giày gì 

cả! 

Một người cứ ăn cho thật  no thì đầu óc hôn trầm, cứ  muốn  ngủ.  Hễ 

ngủ nhiều quá thì sau này (quả báo) làm thân rắn. 

Con trâu tuy làm việc cực nhọc mà nó lại không biết làm sao để thoát 

khổ. Làm thân trâu là nghiệp báo do kiếp trước làm quan (công chức, 

nhân viên nhà nước) không thanh bạch, không liêm khiết (ăn hối lộ), 

nên kiếp này phải trả nợ. 















Có một người làm quan, rồi đem tiền của (kiếm được do làm việc bất 

chánh) trốn ra ngoại quốc. Cuối cùng y phải trả quả báo, đầu thai làm 

trâu ở Ðài Loan này. 

'Một đời làm quan xấu,  

Chín kiếp làm trâu đền nợ' . 

Con  trâu  thì  có  hai  sừng,  mà  cọp  cũng  phải  kiêng  sợ.  Dần  dần  một 

ngày kia con trâu cũng sẽ hiểu biết. Như trâu cày ruộng bây giờ, cũng 

là giúp đỡ mình vậy. 

Khi ai làm điều gì tốt, thì bạn đồng ý, tán thành với y. Song khi làm 

không tốt mà bạn cũng tánh thành, thì tội bạn sẽ tăng lên gấp bội. 

Phải biết trân quý giấy trắng (có thể viết chữ). Hễ tờ giấy nào có viết 

chữ kinh điển thì đừng vất trong thùng rác; nên đốt nó đi. Ðây cũng là 

một thứ đức hạnh. 

Hãy giữ gìn những chữ viết trên giấy hay trên áo; dù là một chữ nhỏ 

cũng phải quí giữ nó. Chữ thêu trên áo thì nên cắt ra rồi đốt đi, đừng 

vất vào thùng rác. Biết quý trọng chữ như vậy thì (quả báo) mới biết 

đọc chữ. Ðó cũng là một đức hạnh vậy! 

Xưa kia, cổ nhân dạy trung, hiếu, lễ, nghĩa, liêm, sỉ; do đó sản sinh ra 

rất nhiều bậc Thánh. Ngày nay, không ai dạy về những đạo đức nhân 

nghĩa ấy  nữa, nên thời đại  trở  nên  hỗn  loạn. Do đó, đối  với các sách 

kinh, luận dạy về đạo đức cổ xưa ấy, mình phải biết quý trọng. 

Ðồ  vật  tốt  mà  bạn  không  biết  sử  dụng  cho  đúng  đắn,  đàng  hoàng 

(không biết  giữ  gìn, bảo  trì), rồi  làm  nó  hư đi; thì đó  là  lỗi bạn.  Bạn 

phải gánh chịu hậu quả hoặc quả báo. 

Khi  xử  lý,  quyết  định  thi  hành,  hoặc  tiến  hành  bất  kỳ  công  việc  gì, 

bạn  phải  hết  sức  cẩn  thận,  bởi  vì  cái  gì  cũng  có  nhân  quả.  Ví  như 

những  thức  còn  ăn  được  mà  bạn  lại  vất  đi  hoặc  để  cho  thiu  thối,  thì 

bạn  phải chịu quả báo của  việc  làm ấy. Nhân  quả thì  không sai chạy 

mảy may, và không ai có thể chịu dùm quả báo của bạn: 

Việc sanh tử của người nào thì người nấy lo; Cơm, ai ăn thì người đó 

no! 

























Có đồ vật tốt thì chớ làm cho nó hư hỏng. (Ðừng cố ý làm hư; đừng 

lơ là, thiếu cẩn thận, thiếu tinh thần trách nhiệm; hoặc không chịu học 

hỏi  phương  cách  đúng  đắn  để  sử  dụng  hay  bảo  trì; cũng  đừng  chểnh 

mảng, bê bối, coi rẻ, chẳng quý trọng tài vật.) 

Phật,  Bồ  Tát,  La  Hán,  Trời,  Người,  A-Tu-La,  Ðịa  Ngục,  Ngạ  Quỷ, 

Súc Sanh, đều  là do  người  mà ra.  Hễ ai tu hành  đàng  hoàng thì sanh 

vào đường tốt; tu bê bối, phạm Ngũ Giới, thì đọa lạc đường ác. 

---o0o--- 

 2.Sám Hối 

Khó  được  thân  người;  khó  được  nghe  Phật  Pháp.  Nay  được  thân 

người, phải gắng tu hành cho đàng hoàng. 

Những  vị ở Trời  tuy  hưởng phước đức, song  hễ  họ khởi  một  ý  niệm 

xấu thì sẽ bị đọa lạc. Ðối với chúng ta, nếu mình có phạm tội lỗi, chỉ 

cần thành tâm sám  hối  thì cũng sẽ được trong sạch  như  người  vô  tội 

vậy.  Cõi  Người  là  cõi  tu  hành  tốt  nhất:  được  nghe  Phật  Pháp,  được 

biết cách làm sao để tu. 

Khi  ý  niệm  xấu khởi  lên,  nếu bạn chưa  nói  ra  và chưa  làm  theo  nó, 

thì bạn có thể sám hối trong lòng, quyết không tái phạm. 

Hỏi:  Khó  mà  giữ  ý  nghiệp  cho  thanh  tịnh,  vì  thói  hư  tật  xấu  tiêm 

nhiễm, tích tập từ kiếp vô thủy, nay gặp duyên xấu nên tự nhiên hiện 

khởi. Lúc ý niệm xấu ấy khởi lên, mình tức khắc sám hối, thì có phải 

chịu quả báo xấu không? 

Ðáp: Ý niệm ác chỉ mới nghĩ trong tâm, nếu sám hối liền thì không có 

quả  báo  xấu  lại.  Nếu  ý  niệm  xấu  đã  thể  hiện  ra  nơi  miệng  (khẩu 

nghiệp), hoặc mình đã thực hành nó rồi (thân nghiệp), thì sẽ phải chịu 

quả  báo.  Mỗi  giây  mỗi  phút  mình  phải  có  tâm  sám  hối;  có  tâm  sám 

hối thì ý niệm lành mới khởi lên đặng. 

Nói với người tu thì phải xem căn cơ của họ ra sao rồi mới nói. 

Ví như đối với kẻ có căn cơ thì mình nói: 'Phạm tội lỗi rồi, bạn có thể 

sám hối. Tội do tâm tạo ra, vì vậy hãy thành tâm mà sám hối.' Như thế 

















thì người kia tuy có tội lỗi, song y có thể sám hối rồi trở lại thanh tịnh: 

không còn tái phạm, dụng tâm tu Chánh Ðạo. 

Ðối với những kẻ không có căn cơ, mình nói thế không ổn. Bởi vì dạy 

họ như vậy, họ cho rằng cứ việc mặc tình tạo tội lỗi, rồi tâm sám hối 

là xong ngay! Vì thế họ vĩnh viễn không cách gì thành tâm sửa đổi lỗi 

lầm được, dù cho họ có sám hối mãi hoài! 

Giới luật có đặt ra trường hợp ngoại lệ, không phải phạm nguyên tắc. 

Bạn phải học cho kỹ để tránh hiểu lầm. 

Nếu bạn vô ý phạm lỗi thì có thể sám hối. Cố ý phạm lỗi thì không thể 

sám hối (Vô ý phạm lỗi là chỉ lúc chưa xuất gia, chưa biết Giới Luật. 

Cố ý phạm  lỗi  là chỉ sau khi  đã xuất  gia rồi). Sám  hối  một thứ tội  gì 

đó không được vượt quá ba lần (nghĩa là không được tái phạm quá ba 

lần). 

Ðối với ý-nghiệp thì mình không sợ niệm ác khởi lên: chỉ sợ là mình 

thức tỉnh, nhận biết nó chậm mà thôi. Do đó, hễ vừa khởi ác niệm thì 

phải lập tức sám hối ngay. 

Một  khi  đã  phạm  lỗi,  mình  phải  luôn  nhận  rằng:  'Tôi  làm  lỗi';  rằng 

'Tôi xin sám hối'; rằng 'Xin bạn hãy dạy tôi.' Ðừng sanh phiền não thì 

mới hết ngã tướng, và không có ý niệm xấu ác dấy khởi. 

Một kẻ càng tu hành bao nhiêu, càng luôn có cảm giác là y cần phải 

sám hối bấy nhiêu. 

Cá lớn ăn cá nhỏ. Con người cũng  như cá lớn: cái  gì cũng ăn, dù  là 

thịt cọp cũng ăn  luôn;  vì thế  nên  nghiệp chướng sâu dày. Nếu không 

khéo thành tâm sám  hối,  lạy Phật cho  nhiều, thì đến  lúc Ðức Di  Lặc 

hạ sinh ở cõi này (ý nói là trải qua một thời gian lâu lắm), mình cũng 

không có chút căn lành gì đâu. 

Nếu  biết  tu  hành,  lạy  Phật  nhiều  nhiều,  cầu  nguyện  sám  hối,  rộng 

trồng  căn  lành,  thì  biết  đâu  tới  lúc  Ðức  Di  Lặc  hạ  sinh,  mình  có  thể 

được làm đệ tử của Ngài! 

---o0o--- 



















Chương X: Lời Cuối 

 1.Thời Ðại Ðã Thay Ðổi Rồi!  

Thầy giáo ngày nay và ngày xưa khác nhau xa lắm. 

Thời  Hán,  thầy  giáo  thì  kính  trọng  đạo  đức,  lễ,  nghĩa,  liêm,  sỉ.  Thời 

nay, thầy giáo bản thân không làm xong (không đủ đức độ). Phật học 

ngày nay cũng kém xa ngày xưa. 

Hồi xưa ai cũng coi trọng lễ, nghĩa, liêm, sỉ; do đó mới có bậc Thánh 

Nhân xuất hiện. 

Ðời nay không ai những điều ấy là giá trị, vì vậy xã hội ngày càng hỗn 

loạn. Do đó mình phải có thái độ cung kính đối với kinh điển. 

Ngày xưa có người họa sĩ có thể vẽ hình mặt trời hệt như thật, đến độ 

người ta có thể đem lúa ra phơi dưới bức tranh! Có kẻ vẽ con chim vô 

cùng sống động, đến độ  nó có thể  bay thật sự!  Sở dĩ  họ  làm  như thế 

được là do tu luyện mà ra. 

Người thời nay ai mà vẽ được con chim biết bay thực sự? Ai ai cũng ỷ 

lại vào kỹ thuật máy móc hoặc hóa học chế biến cả! 

Hiện  nay,  Phật-giáo  trên  toàn  thế  giới  đại  thể  thì  có  hoằng  Pháp, 

truyền bá. Song le, tuy đạo Phật phổ biến  như vậy, nhưng  lại rất khó 

tìm được kẻ chân chánh tu hành. Cũng có kẻ sớm đến với Ðạo, thiện 

căn khá tốt; song, kẻ xuất gia thì vẫn ít. 

Xưa kia, ở chùa bên Ðại  Lục  (Trung Quốc),  việc  xuất  gia không có 

dễ  dàng  đâu.  Hễ  vừa  đi  tu  là  bạn  phải  làm  việc  lao  động  tay  chân  ở 

chùa  một  thời  gian  (khổ  công  như  cày  ruộng,  cuốc  đất..),  rồi  sau  đó 

mới được phép làm những việc nhẹ trong chùa. 

Ở Ðài Loan (Trung Hoa), việc xuất gia rất phổ biến, rất bình thường; 

và phần lớn là căn cứ theo học vấn mà xét việc xuất gia. 

Ở Ðại Lục  xưa kia,  xuất  gia  là  để  liễu thoát sanh tử:  do đó, tu  hành 

cực khổ, học cái khổ hạnh của Phật, Bồ Tát để tu luyện bản thân. Tại 

Ðại  Lục,  kẻ  xuất  gia  phải  chịu  làm  việc  lao  tác  cực  khổ  (khổ  hạnh) 

trong ba năm; có chịu cực khổ thì mới giải thoát được! 





























Người  nay  và  người  xưa  khác  nhau  xa:  cổ  nhân,  Ðạo-tâm  có  mười 

phần; người đời nay, Ðạo-tâm chỉ có một phần. 

Người tại gia hay xuất gia đời nay sinh hoạt sung sướng, tốt lắm. Khi 

cuộc sống quá sung sướng thì sẽ sinh ra nhiều tai nạn. Chấp trước vào 

sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp, thì bịnh hoạn cũng sẽ nhiều hơn. 

Ăn cơm đạm,  mặc áo thô:  tu  hành  là cứ ở đây  mà dụng công. Song 

hiện  tại,  ai  ai  cũng  nghiên  cứu  việc  ăn  ngon,  mặc  đẹp.  Cả  ngày  bận 

rộn  vì  mấy  chuyện  ấy.  Mình  nguyện  muốn  tiêu  nghiệp  chướng,  nay 

biến  thành  tiêu  hao  mất  phước  huệ;  rồi  thì  nghiệp  chướng  cũng  theo 

đó mà ùa tới thôi. 

Xưa kia cơm, canh, rau cải, thật giản dị - cứ việc bỏ hết vào luộc là 

xong  (gọi  là  La-hán  thái).  Giờ  đây,  ai  cũng  chú  ý,  kén  chọn  việc  ăn 

uống đến độ người xuất gia ăn còn ngon hơn cả kẻ thế tục nữa! 

Hồi xưa, ở Ðại Lục, các thầy tu ở chùa mặc thì mặc áo vải bố (thứ vải 

mặc  làm  đám  tang)  nhuộm  thành  màu  xám;  ăn  thì  ăn  cháo  lỏng  như 

nước lã (do đó chén bát không cần phải rửa kỹ), cộng thêm một chút 

đồ ăn giản dị; chứ không phải như các bạn bây giờ được ăn cơm trắng, 

lại có đủ món, nhiều món ăn như vậy. 

Chùa  chiền  ở  Trung  Hoa  xưa  kia,  hễ  ai  để  đồ  đạc  bừa  bãi  thì  chùa 

đều  gom  góp,  tịch  thâu  lại,  bất  kể  là  của  ai.  Nếu  bạn  muốn  tìm  đồ 

mình mất thì phải đi hỏi Thầy Quản-lý. 

Ở chùa bên Trung Hoa khi xưa, khi có ai phạm lỗi lầm, Thầy Quản-

lý không cần phải nói dông dài gì cả, mà chỉ việc viết tên người ấy lên 

bảng bố cáo; người ấy đọc được là tự động rời chùa ngay. 

Thời nay, Thầy Quản-lý có tới nói lỗi lầm của bạn (để mời bạn cuốn 

gói),  bạn  (chẳng  những  không  thèm  nghe)  lại  còn  tranh  chấp  cãi  vã 

với thầy ấy nữa; thật là sai lệch quá xa! 

---o0o--- 

 2.Khai Thị Ngộ Nhập 

Tự mình sanh phiền não, tự mình phải giải mở. Hãy đem lời Sư-Phụ 

khai thị ra áp dụng. 





























Sư-Phụ khai thị nhiều như vậy, giờ đây xem bạn thọ trì ra sao. 

Kẻ biết nghe, khai thị mới có ích. Kẻ không biết nghe, khai thị cũng 

vô dụng. 

Nghe giảng khai thị, không luận là nghe nhiều hay nghe ít, mà là coi 

xem nghe vào hay không vào (tâm). Nghe vào tâm rồi thì phải biết áp 

dụng. 

Bạn  nghe  lời khai thị của  Sư-Phụ  hay  quá. Song  hay  là Sư-Phụ  hay 

(chứ không phải bạn hay). Vẫn phải cần bạn đem thực hành. 

Các bạn lạy tôi làm Thầy; tôi dạy các bạn Phật Pháp. Khi tôi không 

còn  ở  đời,  các  bạn  phải  theo  thứ  Pháp  này  mà  tu  hành  thì  Ðạo-tâm 

mới kiên cố, con đường xuất gia mới viên mãn. 

Khi học Phật Pháp, bạn nghe Sư-Phụ khai thị cho một câu thì tự mình 

phải  làm  sao  giác  ngộ,  lãnh  hội  được  câu  ấy.  Không  phải  cần  nhiều 

lời. Khi lời nhiều thì các bạn vẫn còn bị xoay chuyển. 

Hỏi: Sau khi Sư-Phụ viên tịch, nếu chúng con tưởng nhớ Sư-Phụ thì 

phải làm sao? 

Một thầy (Thầy Truyền Vân) phát biểu: 'Chính Phật-tánh của Sư-Phụ 

nói  Pháp,  khai  thị  cho  chúng  ta;  chứ  không  phải  là  cái  thân  giả  hợp 

của  Ngài.  Có  nhớ  tưởng  tới  Ngài  thì  mình  hãy  phát  tâm  dũng  mãnh, 

tinh tấn tu hành!' 

Lời tôi giảng là nhắm thẳng vào các bạn. Ðừng nghĩ rằng tôi nói lỗi 

xấu  của  riêng  bạn  hay  của  người  nào  đó,  rồi  sinh  ra  phiền  não,  bực 

bội. 

Nếu bạn có lỗi thì hãy tự thừa nhận, sám hối, phản tỉnh, sửa đổi tánh 

nết, hành vi. 

Cứ thường chấp trước thì dễ sinh phiền não. Bạn có phiền não, rồi lại 

ảnh hưởng, làm kẻ khác cũng bực bội, rồi cả đại chúng đều sinh loạn. 

Thế thì làm sao 'thống lý đại chúng' làm cho mọi người hoà hợp? Phải 

sửa mình, tề gia trước, rồi sau mới trị quốc, sửa người được. 

























Kẻ  có  tánh  thẳng  thắn  thì  tuy  lời  nói  không  êm  tai,  không  dễ  nghe 

cho cho lắm, song bạn chớ cho là lời xấu ác. Có kẻ ăn nói hay ho lắm, 

song  tâm  thì  không  tốt  gì  cả.  Do  đó,  bạn  phải  chú  ý,  phải  hiểu  suốt 

tâm lý nhân tình. 

N     hiều khi kẻ trực tâm lời nói không có ý xấu gì cả, song người nghe thì 

cong vạy, khúc mắc, xuyên tạc; thậm chí còn cho rằng anh ta suy nghĩ 

phức tạp lắm nữa! 

Ðừng nên  nghe  người bừa bãi. Ðừng  nghe bên  này  nghe bên  nọ rồi 

không biết ai đúng ai sai. Khi tâm bạn không tự làm chủ thì dễ thành 

tán loạn, dấy vọng tưởng, sinh phiền não. 

Nghe cũng phải biết cách: cần nghe Phật Pháp, chớ nghe chuyện thế 

tục. 

Nghe  Phật  háp  thì  được  giải  thoát,  không  còn  ngã  tướng,  không  còn 

cái  'tôi'.  Nghe  chuyện  trần  tục  tức  là  có  chuyện  thị  phi,  phát  sinh  ra 

tướng ngã (có 'tôi', có 'anh'; có 'đúng', có 'sai'). Ðó là chủng tử xấu, về 

sau khó tẩy trừ. 

Lời  nói đúng sự thật thì bạn  mới  nên nghe.  Lời không đúng chân  lý 

mà bạn  nghe  vào, thì có thể  gieo ảnh  hưởng  xấu cho kẻ khác,  mà tự 

mình phải gánh chịu quả báo. 

Kẻ biết  nghe, thì chỉ  một  hai  lời  nói  là  y  hiểu  ngay; không cần phải 

kể lể rườm rà. 

Khi  xưa  mấy  thầy  giảng  kinh,  họ  đều  dành  lại  một  phần  để  người 

nghe  tự  tìm  hiểu  và  thể  hội.  Họ  không  giảng  hết,  cũng  không  kể 

chuyện cổ tích dài dòng. 

Kẻ có căn cơ, thì bạn nói gì là y nghe ngay. Kẻ không có căn cơ thì 

khi nghe bạn nói, y liền tán dóc, lép nhép không ngừng. 

Tự mình phải giác ngộ bản lai diện mục của mình. Nghe (giảng khai 

thị) chỉ là cảnh giới của Lục trần mà thôi. 

---o0o--- 

















 3.Pháp Ngữ 

Hỏi:  Mỗi  ngày  trì  Chú,  lạy  Phật,  lại  tu  thêm  Pháp-Hoa  Tam-Muội, 

song tâm vẫn còn lăng xăng, tạp nhạp là vì sao? 

Ðáp:  Mình  không  tự chủ  thì  không  xong.  Chuyên  tâm  niệm  Phật,  trì 

Giới, lạy Phật là đủ! 

Hễ  công  việc,  sự  tình  càng  nhiều  thì  bạn  càng  chấp  trước,  tâm  càng 

không an  định. Ðừng chấp trước  vào cái  hay cái tốt của kẻ khác.  Kẻ 

có căn cơ  thì khi  nhìn điều  xấu  xa của  người,  y biết  vận dụng (tránh 

phạm cùng  lỗi) để tu tiến bộ  hơn. Kẻ không có khả  năng thì chỉ sinh 

thêm phiền não. 

Muốn  định  tâm,  rất  khó.  Do  đó  phải  tìm  cái  tâm  bất  sanh  bất  diệt, 

đừng tìm những thứ sanh diệt bên ngoài. Cần tìm cái mà xưa nay tự-

tánh  sẵn  có.  Tất cả  mọi  thứ  nghe  được,  thấy  được,  ở  bên  ngoài,  đều 

không dính dấp gì tới mình (chân-tánh) cả. 

Hình  tướng  người  Tỳ-Khưu  là  hình  tướng  Phật.  Hễ  thấy  thầy  Tỳ-

Khưu tới, bạn  nên  lập tức chắp tay đón chào, lễ  lậy. Không cần phải 

phân biệt, đánh giá thầy này có tu hành, thầy kia không tu hành. 

Biết  tụng  niệm,  gõ  khánh,  đánh  chuông  là  việc  rất  tự  nhiên;  không 

cần  để  tâm  học  tập.  Khi  trí  huệ  khai  mở  thì  tự  nhiên  bạn  biết  làm 

ngay. 

Trong  Tam  Giáo  (Nho,  Lão,  Phật),  thì  Nho-giáo  dạy  đạo  đức,  lễ, 

nghĩa,  trung,  hiếu.  Lão  giáo  tuy  cũng  dạy  tu  Ðạo,  song  không  dạy 

Phật-lý  (chân  lý  cứu  cánh),  nên  không  giải  thoát.  Cuối  cùng  chỉ  có 

quy nạp về Phật-môn Tịnh-Ðộ (của Phật-giáo), cầu vãng sanh, thì mới 

liễu thoát sanh tử. 

Phật-giáo và Lão-giáo (Ðạo-giáo) rất khác biệt nhau. Tu đạo Phật là 

vì  liễu sanh tử. Tu đạo  Lão  là để  trường sanh  bất  lão. Song,  dù sống 

tới trăm ngàn tuổi vẫn không phải cứu cánh, vì không thoát được sanh 

tử. 

Trong đạo  Lão cũng có  nhiều  người tu  rất tinh  tấn, chứng được thân 

La-hán  (như Lã-Ðông-Tân,  Hán-Chung-Ly); song, thân  La-Hánh của 

họ  không  phải  cứu  cánh.  Các  vị  La-hán  bên  Phật  giáo  thì  đã  đoạn 















được hai thứ kiến-hoặc và tư-hoặc (Kiến và Tư hoặc là hai thứ si  mê 

của cái nhìn và của tâm tư khiến mình không thấy được Phật-tánh. Hai 

thứ si mê này rất thâm sâu vì được hình thành và nuôi dưỡng từ nhiều 

đời nhiều kiếp bởi thói quen và chủng tử ô nhiễm lầm lẫn rằng thật có 

cái 'ta' và vạn pháp), siêu thoát luân hồi. Bên Ðạo-giáo, nhiều vị được 

thân La-hán cũng không phải chết, có khi họ sống trong núi đến hàng 

trăm năm. 

Chúng ta cốt yếu cần tu để giải thoát sanh tử. Do đó, mình cần phải xả 

thân, đừng sợ cái thân này cực khổ. Phải nhớ rằng, tu đạo Phật là tu để 

ba nghiệp (thân, khẩu, ý - hành động, lời nói, ý nghĩ) được thanh tịnh, 

sáu căn được trong sạch, thoát khỏi cái khổ cả sanh, già, bệnh, chết. 

---o0o--- 

 4.Lời Của Thầy Truyền Văn 

Ðừng  chấp  trước  tốt,  xấu.  Ðừng  rớt  vào  cực  đoan  (nhị  biên:  vui-

buồn,  hay-dở,  đúng-sai...),  Nếu  chấp  trước  vào  chuyện  xấu,  thì  vĩnh 

viễn bạn sẽ bị  tắc  nghẽn ở chỗ ấy, không  thể tiến bộ. Ví  như bạn có 

làm  lỗi  lầm  gì,  trong  tâm  cảm  thấy  rất  thống  khổ,  hối  hận;  rồi  cứ  âu 

sầu  mãi,  không  thể  mở  rộng  tấm  lòng.  Nếu  bạn  cứ  mãi  ôm  chặt 

chuyện dĩ vãng, thì không thể nào an tâm tu Ðạo được. 

Mọi  việc  đều  là  huyễn  hóa  (như  hình  ảnh,  cảnh  tượng  hiện  ra  trong 

bọt  xà-bông),  đều  là  không  thật.  Việc  đã  qua  rồi  thì  thôi.  Cứ  chấp 

chặt, ôm ấp mãi thì chỉ phiền não. 

Nguyện thì phát ở trong lòng: không phải đem ra nói. Lòng cần nghị 

lực, theo nguyện mà làm. 

Gặp cảnh tốt hay xấu, chớ có phản ứng ra ngoài mặt: trong lòng biết 

là đủ. 

Sư-Phụ dạy rằng Ngài giống như một cây cầu. Ngài đã đi trước, dựng 

lên cái cầu để mình đi qua. Ngài không dám tự cho rằng Ngài dạy ai 

cả.  Ngài  nói  Ngài  chỉ  kể  lại  những  kinh  nghiệm  trong  quá  trình  tu 

hành cho mình nghe, để mình nghiên cứu, học hỏi mà thôi! 

_________________________________________ 



---o0o--- 

Tám Quy Luật Của Viện Phiên Dịch Kinh Ðiển 

1. Dịch giả phải thoát mình ra khỏi động cơ tự truy cầu danh lợi. 

2. Dịch giả phải tu tâm dưỡng tánh, dứt bỏ đi thói cao ngạo. 

3. Dịch giả phải tự chế, không được tự khen rồi chê bai kẻ khác. 

4. Dịch giả không được tự cho mình là tiêu chuẩn, là thước đo, rồi hạ thấp kẻ  

khác bằng cách tìm lỗi lầm nơi tác phẩm của họ. 

5. Dịch giả phải lấy tâm Phật làm tâm mình. 

6. Dịch giả phải dùng Trạch Pháp Nhãn để phán xét đâu là chân lý. 

7.  Dịch  giả  phải  cung  kính  cầu  thỉnh  Cao  Tăng,  Ðại  Ðức  ở  mười  phương 

chứng      

minh cho bản dịch của mình. 



8. Dịch  giả phải  hoan  hỷ truyền bá giáo nghĩa  nhà Phật bằng cách  in  Kinh, 

Luật, 

Luận một khi phần phiên dịch của mình được chứng minh là đúng đắn 

---o0o--- 

HẾT 









Document Outline


	Dẫn Nhập

	Tiểu Sử Hòa Thượng Quảng Khâm

	Chương I: Tu Hành

	1.Tu Hành: Tìm Lại "Bản Lai Diện Mục" 

	2.Cục Ðá Cột Chân Người Tu

	3.Nẻo Chánh Ðể Tu Hành

	4.Bản Sắc Của Việc Tu





	Chương II: Khổ Hạnh

	1.Vững Lòng Tin, Tu Khổ Hạnh

	2.Làm Sao Tu Khổ Hạnh

	3.Buông Xã Túi Da Thối Này! 





	Chương III: Rõ Nghĩa

	1.Hiểu Biết, Lập Hạnh

	2.Công Phu Khuya và Tối

	3.Gõ Chuông





	Chương IV: Pháp Môn Tịnh Ðộ

	1.Tây Phương Có Phật Hiệu A-Di-Ðà

	2.Niệm Phật

	3. Niệm Phật Có Thể Thấy Phật Không? 

	4.Thầy Quảng-Hóa Tới Tham Phỏng





	Chương V: Việc Làm Ba-La-Mật

	1.Thẳng Thắn

	2.Nhẫn Nại

	3.Khéo Léo





	Chương VI: Hạnh Xuất Gia

	1.Xuất Gia Ðể Làm Gì? 

	2.Con Ðường Siêu Thoát Của Người Tu

	3.Tự Ðộ

	4.Ðộ Người

	5.Ðiểm Tốt Của Việc Tu

	6.Ðạo Cao Một Tấc, Ma Cao Một Thước

	7.Ni Chúng





	Chương VII: Xuất gia và Tại gia

	1.Tại Gia

	2.Xuất gia: Báo Đền Bốn Ân Lớn

	3.Ở Ðời Và Ði Tu





	Chương VIII: Cảnh Giới Của Chúng Sanh

	1.Tâm Chúng Sanh

	2.Thói Quen, Tập Khí

	3.Danh lợi và Chậm Chạp





	Chương IX: Nhân Quả và Sám Hối

	1.Nhân Quả

	2.Sám Hối





	Chương X: Lời Cuối

	1.Thời Ðại Ðã Thay Ðổi Rồi! 

	2.Khai Thị Ngộ Nhập

	3.Pháp Ngữ

	4.Lời Của Thầy Truyền Văn








index-54_11.jpg





index-78_8.jpg





index-54_10.jpg





index-78_7.jpg





index-54_2.jpg





index-79_1.jpg





index-54_12.jpg





index-78_9.jpg





index-78_4.jpg





index-78_3.jpg





index-54_1.jpg





index-78_6.jpg





index-53_9.jpg





index-78_5.jpg





index-78_12.jpg





index-78_11.jpg





index-78_2.jpg





index-77_7.jpg





index-77_6.jpg





index-78_10.jpg





index-78_1.jpg





index-77_3.jpg





index-77_5.jpg





index-77_4.jpg





index-76_9.jpg





index-76_8.jpg





index-77_2.jpg





index-77_1.jpg





index-76_5.jpg





index-76_4.jpg





index-11_2.jpg





index-76_7.jpg





index-11_1.jpg





index-76_6.jpg





index-11_4.jpg





index-11_3.jpg





index-11_6.jpg





index-76_3.jpg





index-11_5.jpg





index-76_2.jpg





index-76_14.jpg





index-76_11.jpg





index-76_10.jpg





index-76_13.jpg





index-76_12.jpg





index-75_6.jpg





index-75_5.jpg





index-76_1.jpg





index-75_7.jpg





index-75_4.jpg





index-75_3.jpg





index-75_2.jpg





index-74_5.jpg





index-74_4.jpg





index-75_1.jpg





index-74_6.jpg





index-13_11.jpg





index-74_1.jpg





index-13_10.jpg





index-73_9.jpg





index-13_13.jpg





index-74_3.jpg





index-13_12.jpg





index-74_2.jpg





index-13_3.jpg





index-13_2.jpg





index-13_5.jpg





index-13_4.jpg





index-12_9.jpg





index-12_8.jpg





index-13_1.jpg





index-12_11.jpg





index-12_3.jpg





index-12_2.jpg





index-12_5.jpg





index-12_4.jpg





index-12_7.jpg





index-12_6.jpg





index-11_8.jpg





index-11_7.jpg





index-12_10.jpg





index-12_1.jpg





index-15_1.jpg





index-14_9.jpg





index-15_11.jpg





index-15_10.jpg





index-15_13.jpg





index-15_12.jpg





index-15_2.jpg





index-15_14.jpg





index-15_4.jpg





index-15_3.jpg





index-14_8.jpg





index-13_8.jpg





index-14_1.jpg





index-13_9.jpg





index-14_3.jpg





index-14_2.jpg





index-14_5.jpg





index-14_4.jpg





index-14_7.jpg





index-14_6.jpg





index-13_7.jpg





index-13_6.jpg





index-16_15.jpg





index-16_14.jpg





index-16_17.jpg





index-16_16.jpg





index-16_19.jpg





index-16_18.jpg





index-16_3.jpg





index-16_2.jpg





index-16_5.jpg





index-16_4.jpg





index-15_5.jpg





index-15_7.jpg





index-15_6.jpg





index-15_9.jpg





index-15_8.jpg





index-16_10.jpg





index-16_1.jpg





index-16_12.jpg





index-16_11.jpg





index-16_13.jpg





index-17_5.jpg





index-17_4.jpg





index-17_7.jpg





index-17_6.jpg





index-17_9.jpg





index-17_8.jpg





index-18_10.jpg





index-18_1.jpg





index-18_3.jpg





index-18_2.jpg





index-16_6.jpg





index-16_8.jpg





index-16_7.jpg





index-17_1.jpg





index-16_9.jpg





index-17_11.jpg





index-17_10.jpg





index-17_2.jpg





index-17_12.jpg





index-17_3.jpg





index-25_11.jpg





index-25_10.jpg





index-25_13.jpg





index-25_12.jpg





index-24_8.jpg





index-24_7.jpg





index-25_1.jpg





index-24_9.jpg





index-24_6.jpg





index-24_5.jpg





index-24_12.jpg





index-24_11.jpg





index-24_3.jpg





index-24_2.jpg





index-23_9.jpg





index-23_8.jpg





index-24_10.jpg





index-24_1.jpg





index-24_4.jpg





index-23_7.jpg





index-23_2.jpg





index-23_17.jpg





index-23_4.jpg





index-23_3.jpg





index-23_14.jpg





index-23_13.jpg





index-23_16.jpg





index-23_15.jpg





index-23_6.jpg





index-23_5.jpg





index-22_8.jpg





index-44_5.jpg





index-22_7.jpg





index-44_4.jpg





index-23_1.jpg





index-45_1.jpg





index-22_9.jpg





index-44_6.jpg





index-22_4.jpg





index-44_1.jpg





index-43_9.jpg





index-22_6.jpg





index-44_3.jpg





index-22_5.jpg





index-44_2.jpg





index-23_11.jpg





index-23_10.jpg





index-45_10.jpg





index-23_12.jpg





index-43_8.jpg





index-21_7.jpg





index-43_3.jpg





index-21_6.jpg





index-43_2.jpg





index-21_9.jpg





index-43_5.jpg





index-21_8.jpg





index-43_4.jpg





index-43_10.jpg





index-43_1.jpg





index-21_5.jpg





index-43_12.jpg





index-21_4.jpg





index-43_11.jpg





index-22_10.jpg





index-43_7.jpg





index-22_1.jpg





index-43_6.jpg





index-22_3.jpg





index-22_2.jpg





index-21_13.jpg





index-42_4.jpg





index-21_12.jpg





index-42_3.jpg





index-21_15.jpg





index-42_6.jpg





index-21_14.jpg





index-42_5.jpg





index-42_13.jpg





index-21_11.jpg





index-42_2.jpg





index-42_14.jpg





index-21_3.jpg





index-21_17.jpg





index-42_8.jpg





index-21_16.jpg





index-42_7.jpg





index-21_2.jpg





index-21_18.jpg





index-42_9.jpg





index-20_3.jpg





index-41_7.jpg





index-20_2.jpg





index-41_6.jpg





index-20_5.jpg





index-41_9.jpg





index-20_4.jpg





index-41_8.jpg





index-41_5.jpg





index-41_4.jpg





index-21_10.jpg





index-21_1.jpg





index-20_7.jpg





index-42_10.jpg





index-20_6.jpg





index-42_1.jpg





index-20_9.jpg





index-42_12.jpg





index-20_8.jpg





index-42_11.jpg





index-19_3.jpg





index-40_7.jpg





index-63_8.jpg





index-40_6.jpg





index-63_7.jpg





index-19_5.jpg





index-40_9.jpg





index-64_1.jpg





index-19_4.jpg





index-40_8.jpg





index-63_9.jpg





index-63_4.jpg





index-40_5.jpg





index-63_6.jpg





index-63_5.jpg





index-20_1.jpg





index-1_1.jpg





index-41_3.jpg





index-20_10.jpg





index-19_7.jpg





index-41_10.jpg





index-64_11.jpg





index-19_6.jpg





index-41_1.jpg





index-64_10.jpg





index-19_9.jpg





index-41_2.jpg





index-19_8.jpg





index-41_11.jpg





index-64_2.jpg





index-39_6.jpg





index-62_7.jpg





index-39_5.jpg





index-62_6.jpg





index-18_5.jpg





index-40_10.jpg





index-62_9.jpg





index-18_4.jpg





index-40_1.jpg





index-62_8.jpg





index-62_5.jpg





index-62_4.jpg





index-19_10.jpg





index-40_4.jpg





index-19_1.jpg





index-40_3.jpg





index-19_2.jpg





index-19_11.jpg





index-18_7.jpg





index-40_12.jpg





index-63_10.jpg





index-18_6.jpg





index-40_11.jpg





index-63_1.jpg





index-18_9.jpg





index-40_2.jpg





index-63_3.jpg





index-18_8.jpg





index-40_13.jpg





index-63_2.jpg





index-38_4.jpg





index-61_6.jpg





index-61_5.jpg





index-38_6.jpg





index-61_8.jpg





index-38_5.jpg





index-61_7.jpg





index-61_4.jpg





index-39_3.jpg





index-39_2.jpg





index-62_3.jpg





index-39_4.jpg





index-38_8.jpg





index-62_1.jpg





index-38_7.jpg





index-61_9.jpg





index-39_1.jpg





index-62_2.jpg





index-38_9.jpg





index-62_10.jpg





index-60_4.jpg





index-60_3.jpg





index-37_5.jpg





index-60_6.jpg





index-37_4.jpg





index-60_5.jpg





index-38_11.jpg





index-61_3.jpg





index-38_10.jpg





index-61_2.jpg





index-38_3.jpg





index-38_2.jpg





index-37_7.jpg





index-61_1.jpg





index-37_6.jpg





index-60_7.jpg





index-38_1.jpg





index-61_11.jpg





index-37_8.jpg





index-61_10.jpg





index-37_3.jpg





index-58_8.jpg





index-82_9.jpg





index-82_8.jpg





index-35_5.jpg





index-59_2.jpg





index-83_10.jpg





index-59_1.jpg





index-83_1.jpg





index-82_7.jpg





index-36_3.jpg





index-60_1.jpg





index-36_2.jpg





index-59_7.jpg





index-83_4.jpg





index-37_2.jpg





index-37_1.jpg





index-60_2.jpg





index-35_7.jpg





index-59_4.jpg





index-83_12.jpg





index-35_6.jpg





index-59_3.jpg





index-83_11.jpg





index-36_1.jpg





index-59_6.jpg





index-83_3.jpg





index-35_8.jpg





index-59_5.jpg





index-83_2.jpg





index-35_4.jpg





index-35_3.jpg





index-82_11.jpg





index-82_10.jpg





index-57_8.jpg





index-82_13.jpg





index-57_7.jpg





index-82_12.jpg





index-34_9.jpg





index-58_5.jpg





index-82_6.jpg





index-34_8.jpg





index-58_4.jpg





index-82_5.jpg





index-35_2.jpg





index-58_7.jpg





index-35_1.jpg





index-58_6.jpg





index-34_5.jpg





index-58_1.jpg





index-82_2.jpg





index-34_4.jpg





index-57_9.jpg





index-82_14.jpg





index-34_7.jpg





index-58_3.jpg





index-82_4.jpg





index-34_6.jpg





index-58_2.jpg





index-82_3.jpg





index-57_6.jpg





index-81_14.jpg





index-56_6.jpg





index-81_3.jpg





index-81_2.jpg





index-57_3.jpg





index-81_9.jpg





index-57_2.jpg





index-81_8.jpg





index-57_5.jpg





index-57_4.jpg





index-82_1.jpg





index-56_8.jpg





index-81_5.jpg





index-56_7.jpg





index-81_4.jpg





index-57_1.jpg





index-81_7.jpg





index-56_9.jpg





index-81_6.jpg





index-56_5.jpg





index-56_4.jpg





index-80_6.jpg





index-80_5.jpg





index-56_12.jpg





index-81_11.jpg





index-56_11.jpg





index-81_10.jpg





index-56_3.jpg





index-81_13.jpg





index-56_2.jpg





index-81_12.jpg





index-55_9.jpg





index-80_8.jpg





index-55_8.jpg





index-80_7.jpg





index-56_10.jpg





index-81_1.jpg





index-56_1.jpg





index-80_9.jpg





index-55_6.jpg





index-55_5.jpg





index-80_4.jpg





index-55_7.jpg





index-79_4.jpg





index-55_2.jpg





index-80_1.jpg





index-55_1.jpg





index-7_1.jpg





index-55_4.jpg





index-80_3.jpg





index-55_3.jpg





index-80_2.jpg





index-54_7.jpg





index-79_6.jpg





index-79_5.jpg





index-54_9.jpg





index-79_8.jpg





index-54_8.jpg





index-79_7.jpg





index-54_4.jpg





index-79_3.jpg





index-54_3.jpg





index-79_2.jpg





index-54_6.jpg





index-54_5.jpg





index-66_7.jpg





index-66_6.jpg





index-67_10.jpg





index-67_1.jpg





index-66_3.jpg





index-66_5.jpg





index-66_4.jpg





index-65_9.jpg





index-65_8.jpg





index-66_2.jpg





index-66_1.jpg





index-65_5.jpg





index-65_4.jpg





index-65_7.jpg





index-65_6.jpg





index-65_3.jpg





index-65_2.jpg





index-65_11.jpg





index-64_9.jpg





index-9_9.jpg





index-64_8.jpg





index-9_8.jpg





index-65_10.jpg





index-65_1.jpg





index-64_5.jpg





index-9_5.jpg





index-64_4.jpg





index-9_4.jpg





index-64_7.jpg





index-9_7.jpg





index-64_6.jpg





index-9_6.jpg





index-9_18.jpg





index-64_3.jpg





index-9_3.jpg





index-9_2.jpg





index-9_15.jpg





index-9_14.jpg





index-9_17.jpg





index-9_16.jpg





index-9_11.jpg





index-9_10.jpg





index-9_13.jpg





index-9_12.jpg





index-9_1.jpg





index-8_9.jpg





index-8_8.jpg





index-8_5.jpg





index-8_4.jpg





index-8_7.jpg





index-8_6.jpg





index-8_11.jpg





index-8_10.jpg





index-8_3.jpg





index-8_2.jpg





index-8_1.jpg





index-85_7.jpg





index-85_6.jpg





index-85_3.jpg





index-85_2.jpg





index-85_5.jpg





index-85_4.jpg





index-84_7.jpg





index-84_6.jpg





index-85_1.jpg





index-84_8.jpg





index-84_4.jpg





index-84_3.jpg





index-84_5.jpg





index-83_9.jpg





index-83_8.jpg





index-84_2.jpg





index-84_1.jpg





index-83_5.jpg





index-83_7.jpg





index-83_6.jpg





index-25_5.jpg





index-25_4.jpg





index-25_6.jpg





index-25_18.jpg





index-25_17.jpg





index-25_3.jpg





index-25_2.jpg





index-25_14.jpg





index-25_16.jpg





index-25_15.jpg





cover_image.jpg





index-34_14.jpg





index-34_13.jpg





index-34_3.jpg





index-34_2.jpg





index-34_10.jpg





index-34_1.jpg





index-34_12.jpg





index-34_11.jpg





index-33_9.jpg





index-33_8.jpg





index-33_4.jpg





index-33_3.jpg





index-33_6.jpg





index-33_5.jpg





index-33_13.jpg





index-33_12.jpg





index-33_2.jpg





index-33_14.jpg





index-33_7.jpg





index-33_11.jpg





index-32_7.jpg





index-32_6.jpg





index-32_9.jpg





index-32_8.jpg





index-32_3.jpg





index-32_2.jpg





index-32_5.jpg





index-32_4.jpg





index-33_10.jpg





index-33_1.jpg





index-10_1.jpg





index-10_3.jpg





index-10_2.jpg





index-10_5.jpg





index-10_4.jpg





index-10_7.jpg





index-10_6.jpg





index-10_8.jpg





index-32_1.jpg





index-31_7.jpg





index-32_11.jpg





index-32_10.jpg





index-31_4.jpg





index-31_6.jpg





index-31_5.jpg





index-32_13.jpg





index-32_12.jpg





index-32_14.jpg





index-30_6.jpg





index-53_4.jpg





index-30_5.jpg





index-53_3.jpg





index-30_8.jpg





index-53_6.jpg





index-30_7.jpg





index-53_5.jpg





index-52_9.jpg





index-52_8.jpg





index-30_4.jpg





index-53_2.jpg





index-30_3.jpg





index-53_1.jpg





index-31_1.jpg





index-53_8.jpg





index-30_9.jpg





index-53_7.jpg





index-31_3.jpg





index-31_2.jpg





index-29_9.jpg





index-52_2.jpg





index-29_8.jpg





index-52_12.jpg





index-30_10.jpg





index-52_4.jpg





index-30_1.jpg





index-52_3.jpg





index-52_1.jpg





index-29_7.jpg





index-52_11.jpg





index-52_10.jpg





index-30_2.jpg





index-30_12.jpg





index-52_6.jpg





index-30_11.jpg





index-52_5.jpg





index-30_14.jpg





index-30_13.jpg





index-52_7.jpg





index-29_1.jpg





index-51_1.jpg





index-28_9.jpg





index-50_6.jpg





index-29_11.jpg





index-51_3.jpg





index-29_10.jpg





index-51_2.jpg





index-50_5.jpg





index-50_4.jpg





index-29_6.jpg





index-29_5.jpg





index-29_2.jpg





index-51_5.jpg





index-29_12.jpg





index-51_4.jpg





index-29_4.jpg





index-51_7.jpg





index-29_3.jpg





index-51_6.jpg





index-27_8.jpg





index-49_5.jpg





index-49_4.jpg





index-28_1.jpg





index-49_7.jpg





index-27_9.jpg





index-49_6.jpg





index-49_3.jpg





index-28_7.jpg





index-28_6.jpg





index-50_3.jpg





index-28_8.jpg





index-28_3.jpg





index-49_9.jpg





index-28_2.jpg





index-49_8.jpg





index-28_5.jpg





index-50_2.jpg





index-28_4.jpg





index-50_1.jpg





index-48_9.jpg





index-73_2.jpg





index-48_8.jpg





index-73_11.jpg





index-27_11.jpg





index-49_10.jpg





index-73_4.jpg





index-27_10.jpg





index-49_1.jpg





index-73_3.jpg





index-73_10.jpg





index-73_1.jpg





index-27_5.jpg





index-49_2.jpg





index-27_4.jpg





index-49_15.jpg





index-27_7.jpg





index-27_6.jpg





index-27_13.jpg





index-49_12.jpg





index-73_6.jpg





index-27_12.jpg





index-49_11.jpg





index-73_5.jpg





index-27_3.jpg





index-49_14.jpg





index-73_8.jpg





index-27_2.jpg





index-49_13.jpg





index-73_7.jpg





index-27_1.jpg





index-48_11.jpg





index-71_9.jpg





index-71_8.jpg





index-25_7.jpg





index-48_13.jpg





index-72_2.jpg





index-48_12.jpg





index-72_1.jpg





index-71_7.jpg





index-26_4.jpg





index-48_6.jpg





index-26_3.jpg





index-48_5.jpg





index-72_7.jpg





index-26_6.jpg





index-26_5.jpg





index-48_7.jpg





index-25_9.jpg





index-48_2.jpg





index-72_4.jpg





index-25_8.jpg





index-48_14.jpg





index-72_3.jpg





index-26_2.jpg





index-48_4.jpg





index-72_6.jpg





index-26_1.jpg





index-48_3.jpg





index-72_5.jpg





index-70_9.jpg





index-70_8.jpg





index-47_3.jpg





index-71_10.jpg





index-47_2.jpg





index-71_1.jpg





index-47_9.jpg





index-71_6.jpg





index-47_8.jpg





index-71_5.jpg





index-48_10.jpg





index-48_1.jpg





index-47_5.jpg





index-71_2.jpg





index-47_4.jpg





index-71_11.jpg





index-47_7.jpg





index-71_4.jpg





index-47_6.jpg





index-71_3.jpg





index-47_16.jpg





index-69_9.jpg





index-46_8.jpg





index-70_10.jpg





index-70_1.jpg





index-47_13.jpg





index-70_6.jpg





index-47_12.jpg





index-70_5.jpg





index-47_15.jpg





index-47_14.jpg





index-70_7.jpg





index-47_1.jpg





index-70_2.jpg





index-46_9.jpg





index-70_11.jpg





index-47_11.jpg





index-70_4.jpg





index-47_10.jpg





index-70_3.jpg





index-46_7.jpg





index-46_6.jpg





index-68_9.jpg





index-68_8.jpg





index-46_3.jpg





index-69_6.jpg





index-46_2.jpg





index-69_5.jpg





index-46_5.jpg





index-69_8.jpg





index-46_4.jpg





index-69_7.jpg





index-46_12.jpg





index-69_2.jpg





index-46_11.jpg





index-69_1.jpg





index-46_14.jpg





index-69_4.jpg





index-46_13.jpg





index-69_3.jpg





index-46_1.jpg





index-45_9.jpg





index-68_7.jpg





index-46_10.jpg





index-68_10.jpg





index-45_6.jpg





index-68_4.jpg





index-45_5.jpg





index-68_3.jpg





index-45_8.jpg





index-68_6.jpg





index-45_7.jpg





index-68_5.jpg





index-45_2.jpg





index-68_12.jpg





index-68_11.jpg





index-45_4.jpg





index-68_2.jpg





index-45_3.jpg





index-68_13.jpg





index-68_1.jpg





index-67_9.jpg





index-67_6.jpg





index-67_5.jpg





index-67_8.jpg





index-67_7.jpg





index-67_2.jpg





index-67_14.jpg





index-67_4.jpg





index-67_3.jpg





index-67_12.jpg





index-67_11.jpg





index-67_13.jpg





